***В.С. Немцев***

**Вера, действующая любовью**

20 проповедей о живой и действенной вере

*В представленных двадцати проповедях о христианской вере отражается важная истина, о которой писал Апостол Павел: живая вера характеризуется не внешними обрядами, не законами, не традициями, а состоянием любящего сердца, которое действует во славу Божью; «****во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью****» (Гал.5:6). В книге приведены библейские образцы живой и действенной веры Божьей и даны принципы подражания такой вере в наше время.*

**Вера, действующая любовью, ищет только Божьей славы**

Быт.11:1-9: «1 **На всей земле был один язык и одно наречие.** 2 **Двинувшись с востока, они нашли в земле Сеннаар равнину и поселились там.** 3 **И сказали друг другу: наделаем кирпичей и обожжем огнем. И стали у них кирпичи вместо камней, а земляная смола вместо извести.** 4 **И сказали они: построим себе город и башню, высотою до небес, и сделаем себе имя, прежде нежели рассеемся по лицу всей земли.** 5 **И сошел Господь посмотреть город и башню, которые строили сыны человеческие.** 6 **И сказал Господь: вот, один народ, и один у всех язык; и вот что начали они делать, и не отстанут они от того, что задумали делать;** 7 **сойдем же и смешаем там язык их, так чтобы один не понимал речи другого.** 8 **И рассеял их Господь оттуда по всей земле; и они перестали строить город.** 9 **Посему дано ему имя: Вавилон, ибо там смешал Господь язык всей земли, и оттуда рассеял их Господь по всей земле**».

 В греховной природе человека заложено стремление к гордости. Человек может гордиться всем, даже отсутствием гордости. Людская амбициозность — это вывеска мелкой души, которая стремится возвысить только себя, имея неверный взгляд на свои возможности и на свою ценность. В отличие от смирения — царицы христианской добродетели, которую во всей полноте явил наш Господь Иисус Христос, — гордость является живительной почвой всех людских пороков. Амбициозность есть крайняя степень гордости, когда человек, будучи воробышком, стремится показать себя орлом. От этого порока страдали все люди с древних времен.

 Потомки Ноя, его сыновья, его племена после потопа имели один язык и все понимали друг друга. «1 **На всей земле был один язык и одно наречие.** 2 **Двинувшись с востока, они нашли в земле Сеннаар равнину и поселились там**». Мы видим, что потомки Ноя, как и потомки Адама, не сделали для себя правильных выводов из отступления от Бога. Каин строит город и способствует концентрации людей и концентрации греха. Необходимо отметить, что города впервые были построены теми, кто восставал против Бога и противился Ему. Потомки Ноя также двинулись с Востока и не сразу расселились по всей земле, но сначала захотели сконцентрироваться в одном месте Сеннаар (будущий Вавилон) и построить город и башню до небес. В этом желании содержался вызов Богу и организованный бунт против Него. Именно гордость привела этих людей под руководством нечестивого Нимрода (влиятельного потомка Хама) к непослушанию Богу и к неисполнению Его повеления для Ноя и его сыновей. Бог повелел: «**Вы же плодитесь и размножайтесь, и распространяйтесь по земле, и умножайтесь на ней**» (Быт.9:7). Имя Нимрод означает «*бунтарь*». Нимрод построил город Вавилон, а также Ниневию в Ассирии, которые впоследствии постоянным враждовали с Божьим народом. При построении Вавилонской башни ставились три противные Богу цели:

1) видимым образом унизить Бога своей независимостью, сделать вызов Богу, соперничать с Ним и построить «**себе город и башню, высотою до небес**»;

2) сделать себе имя, чтобы в будущем потомки вспоминали их деяния;

3) объединить всех непокорных Богу, чтобы иметь большее человеческое влияние и не исполнить повеление Бога «плодитесь и размножайтесь».

 Удивительно, как люди могут быть дружны в том, что дает возможность сделать себе имя, и как часто они трудны на подъем для того, что действительно славит Господа и воплощает Божьи ценности! Люди хотели построить высокую башню. Интересная мысль! Но зачем эта башня? Может быть, поднявшись выше, люди хотели быть ближе к Богу? Нет. Может, чтобы Бог мог лучше слышать их молитвы? Нет. Может, чтобы прославить Бога или получить похвалу от Него? Нет. Так для чего же тогда? Мы читаем в Слове Божьем о цели построения башни: «4 **И сказали они: построим себе город и башню, высотою до небес, и сделаем себе имя, прежде нежели рассеемся по лицу всей земли**». Люди хотели славы, люди хотели известности, хотели независимости. Они сначала хотели удовлетворить свои амбиции, а потом уже рассеиваться по всему лицу земли с осознанием своего величия и значимости. И мы видим, как они были очень дружны в этом пустом проекте и замысле. «3 **И сказали друг другу: наделаем кирпичей и обожжем огнем. И стали у них кирпичи вместо камней, а земляная смола вместо извести**». Они очень сильно ободряли друг друга, и, благодаря взаимному ободрению, становились более дерзкими и решительными, более уверенными в себе. О, если бы мы умели так ободрять друг друга на смирение и послушание Богу, побуждать друг друга к любви и созиданию! В долине не было камней — бунтари готовили кирпичи; не было извести — они использовали смолу (асфальт). Никто не искал отговорок, что чего-нибудь нельзя сделать. Все вопросы решались единодушно. Они использовали все возможности, чтобы достичь цели. Работа кипела: одни делали кирпичи, другие делали смолу, третьи подносили все материалы, а четвертые укладывали все в строение, которое быстро росло. Каждый с энтузиазмом взялся за дело. Несомненно, что в этом были задействованы все члены семей. Все люди обольстились этими планами и были настолько едины, что им казалось возможным сделать все. Метод организации работы, план взаимодействий и ревность были таковы, что Сам Бог сказал: «**Вот, один народ, и один у всех язык; и вот что начали они делать, и не отстанут они от того, что задумали делать**», т.е. сами бы они никогда не прекратили бы действия по достижению задуманного. Они поверили в величие своих планов, они поверили в правоту своих целей. Они были увлечены этим проектом и прилагали все силы для достижения своей мечты. Но что же стало препятствием для успеха? Это была неверная цель, неверные мотивы и возрастающий эгоизм, который удалял от Бога. Эти строители не вопросили Бога, они не спрашивали о том, угодно это Ему или нет, они даже не совершали никаких молитв к своему Творцу, но хотели сами заменить Его и доказать самим себе, что они все могут. Слепая амбиция привела к тому, что люди готовы были положить лучшие годы жизни и все силы только на то, чтобы их имена помнили потомки. Они хотели престижа, независимости от Бога, они хотели поднять земное до небесного, но в своих сердцах низвели небеса до земли. Слово Божье предупреждает нас о том, что всякое неугодное Богу дело, несмотря на его размах и величие, является напрасной тратой сил: «**Если Господь не созиждет дома, напрасно трудятся строящие его; если Господь не охранит города, напрасно бодрствует страж**» (Пс.126:1). И удивительно то, что среди строителей не нашлось ни одного разумного человека или группы людей, которые бы встали на защиту истины и сказали бы: «Разве то, что мы делаем, угодно Господу?». Слепые амбиции парализуют активность в деле Божьем и ведут к безответственности в хождении пред Богом по принципу: «я делаю, как все, потому что это меня устраивает».

 Сегодня человек не уменьшил свои амбиции и не стал смиреннее или более умереннее в своей гордыне. Люди тратят фантастические средства для полетов на далекие планеты, в то время как рядом, на своей планете нет порядка, многие голодают, уничтожают друг друга и не задумываются над целью и смыслом жизни. Сегодня многие христиане и их руководители готовы строить для себя в качестве церковных зданий дворцы с бассейнами, спортплощадками, залами для торжеств и тратить фантастические суммы денег, в то время как их братья и сестры ютятся в хижинах, скитаются по горам и ущельям, чтобы поклоняться Богу в духе и истине. Многие строят для своих соотечественникам памятники, многие хотят строить памятники себе при жизни. Но так не должно быть у христиан. Сколько пустых планов, ненужных человеческих проектов, сколько подражания греховному миру, чтобы только сделать себе имя и быть не такими, как все! Если бы христианский мир смог сегодня прекратить строить ненужные башни, а направил усилия на распространение Евангелия, мир бы сильно изменился. Это изменение должно начаться в сердце каждого человека. Только все вместе мы можем что-то создать. Только все вместе мы, как живые камни Церкви Божьей, можем слагаться в храм Божий, если будем иметь верные цели, верные намерения, смирение и страх Божий. Если не будет верной цели и истины, то мы будем теми изготовленными ценностями этого мира кирпичами, которые будут слагаться в Вавилонскую башню, скрепляемую не любовью Божьей, а земной смолой гордыни. Самая сложная задача для каждого живущего на земле — свергнуть себя с трона жизни и посадить на это место в своем сердце Бога как единственного Господина жизни. Эта победа достигается верой в совершенство Господа, сражением до крови против греха, смирением себя под крепкую руку Божью, укрощением своих амбиций и своей значимости, действиями по воле Божьей с рассудительностью и страхом Господним, действиями по созиданию того, что никогда не отнимется от нас, но будет славить Бога. Только то, что славит Бога, имеет вечную ценность.

Тем же людям, которые не желают слушать Бога, потеряли страх Божий и заблудились в своих амбициях, направляя все усилия на выполнение своих, а не небесных целей, Слово Божье говорит: «**И за сие пошлет им Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи**» (2Фес.2:11). Планы таких людей внезапно будут посрамлены и потерпят сокрушительное поражение. Это наступает не сразу, о чем и сказано в Еккл.8:11: «**Не скоро совершается суд над худыми делами; от этого и не страшится сердце сынов человеческих делать зло**». Мы видим, что Бог не сразу разрушил Вавилонскую башню, но дал какое-то время процветать их планам. Иоанн Златоуст писал: «*Бог, обыкновенно, поступает так: когда намеревается послать наказание, то прежде показывает великость грехов и как бы представляет оправдание, а потом уже и наказывает».* Так Он поступил с Адамом и Евой, так Он поступает с грешным человечеством, так в долготерпении Он поступает с каждым из нас*,* но конец нераскаянного греха известен и суд неизбежен. Всеведущий Бог видел и знал (Ему реально не надо было сходить на землю, это сказано образно), что единство строителей башни не является признаком истины, потому что они единодушно объединились в противостоянии Богу, они были едины в бунте, а не в послушании и созидании. Бог не сразу разрушил их планы по двум причинам:

1) Он давал им возможность осознать бессмысленность таких действий, осознать грех и покаяться; мудро всегда поступает тот, кто останавливается в деле, которое противно Богу;

2) преждевременная остановка их дела могла бы вызвать только прилив гордыни и усиление сопротивления из принципа — доказать всем, что взялись и обязательно доделали; а сокрушение планов после их осуществления является уроком для людей в течение жизни всех земных поколений. Мы видим из истории, как Бог не сразу посрамил коммунизм, фашизм, национализм, атеизм и т.п., но великий крах этих идей научает всех людей бояться Бога, потому что Бог поругаем не бывает.

Слово Божье призывает умерщвлять амбиции и проявлять смиренномудрие: «**Ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя**» (Флп.2:3). В любом действии, в любом поступке, в любом желании и в любых планах на первом месте должен стоять положительный ответ на вопрос: «Угодно ли это Богу, славит ли это Его имя и созидает ли это дело Божье?». Постыдное рассеяние было Божьим наказание за греховные союзы. «**Нет мудрости, и нет разума, и нет совета вопреки Господу**», — сказано в Пр.21:30. Мы видим, что провал амбициозных планов закончился постыдным рассеянием, что Бог все равно осуществил Свой план, но при этом многие потеряли благословение Божье. Это — великий урок для каждого из нас.

 Прошли тысячи лет с момента провала проекта Вавилонской башни, а многие еще сегодня строят и строят ее, «**высотою до небес**»,говоря тайно в сердцесвоем: **«Сделаем себе имя, прежде нежели…»**. Давайте узнаем себя в числе строителей «башни» амбиций, гордости, обид, ропота и т.п.

 Вот занятый все 24 часа в сутки своей работой муж, который все время обещает, что пройдет еще немного времени, и он будет уделять внимание жене и семье, а сейчас он занят важным делом. Он строит «вавилонскую башню» сверхзанятости и неверных приоритетов, потому что если он не может сегодня служить жене и детям, то как он может служить Богу?

 Вот обиженная подруга, которая услышала от своей сестры обличения с самыми добрыми намерениями о помощи. Но ей показалось, что это обличение есть проявление нелюбви. Она обиделась и закрылась для теплого общения, а обличающая ее сестра обиделась от ее обиды. И так они ходят в изоляции, думая, что служат Богу, хотя их отношения фактически разрушают дух любви церкви, они обе строят «вавилонскую башню» обид, считая, что Бог их благословит.

 Вот верующие родители молятся о том, чтобы их взрослый сын или дочь были с Богом, служили Ему и ставили Божье дело на первое место. Но идет выбор профессии, идет выбор университета, выбор места учебы, и родители в ущерб приближения к Богу решают отдать своих детей в город, где нет церкви и нет истинного общения верующих. Они строят «вавилонскую башню» земных ценностей, чтобы потом пожать худые плоды.

 Вот активные христиане проявили честную позицию и открыто останавливали неверные поступки и пассивность братьев и сестер, искренне ревнуя о духовном состоянии церкви, и встретили непонимание и осуждение. Вместо того, чтобы продолжать прилагать усилия, совершать молитвы и ревновать о церкви, они решают замкнуться в мирке своей семьи и никого не трогать, чтобы не было никаких проблем и трудностей. Они вместе с пассивными христианами строят «вавилонскую башню» безразличия, которая скажется и на их духовном состоянии.

 Вот христианин возмущается за спиной о недостойном поведении брата или сестры, но когда речь идет о том, чтобы открыто высказать свою позицию, его уста смолкают, потому что он хочет быть в мире со всеми. Он строит «вавилонскую башню» лицемерия.

 Вот члены церкви молятся о том, чтобы возрастать духовно, укрепляться в вере, берут за это посты, но когда в церкви принимается решение о том, что всем надо хотя бы посещать все богослужения и общецерковные мероприятия, идет ропот, что нет времени, что они заняты. Они строят «вавилонскую башню» обремененности заботами века сего и делают Богу вызов тем, что сами, своими силами хотят приближаться к Нему, открыто игнорируя духовную жизнь церкви Божьей.

 Вот в церкви появились проблемы, которые могут возникнуть по разным причинам: кто-то упал, где-то было принято неверное решение, кого-то обидели, кого-то не заметили, кого-то недооценили, кого-то переоценили, у кого-то появилась зависть и осуждение и т.д. И вместо того, чтобы начать творить мир, начать созидание, вместо того, чтобы подставить плечо помощи друг другу, открыто и в простоте сердца подойти и поговорить с любовью с обидчиком, разрешить проблему и проявить желание и действие по созданию атмосферы доброжелательности и доверия, покрыв своей любовью и прощением все недостатки, начинается осуждение всех и вся, начинается поиск виновных, раздаются жалобы на потерю любви, на изменение всех в худшую сторону, на то, что надо менять церковь и находить другую, где нет проблем. Такие люди строят «вавилонскую башню» амбиций и завышенной самооценки, при которой падение неизбежно, потому что всюду, где есть люди, будут и проблемы. Церковь Божья существует не для того, чтобы не было проблем, но для того, чтобы мы научились разрешать их в духе любви и кротости, научились прощать и носить бремена друг друга, проявлять любовь, которая все покрывает. Ч. Сперджен приводит такой пример. *Один пастырь спросил человека, который долго и с определенной периодичностью ходил в поместную церковь, но не принимал Господа и не становился членом этой церкви: «Посему Вы не хотите покаяться, принять крещение и трудиться в церкви?». Он услышал ответ: «Я еще не нашел пока идеальной церкви, всюду есть проблемы». На это пастырь ответил: «Если вы найдете такую церковь, то не вступайте в нее, потому что в ней сразу же появиться, как минимум, одна проблема»*.

 Дорогие братья и сестры! Как важно нам проявлять простоту во Христе, искренность в отношениях, прощать друг друга, дарить тепло, любовь и соучастие своим братьям и сестрам, созидать отношения, а не разрушать! Обиделся на кого-то — пойди и скажи прямо, постарайся понять человека и построить отношения любви и понимания; есть личная проблема в тебе — исповедуй, молись сам и проси братьев и сестер о помощи; тяжело нести труд и хочешь делать то, что желает плоть, а не дух — не ищи виновных среди других, не обвиняй церковь, а проси Бога изменить тебя. В любой церкви всегда есть три рода людей: 1) люди, которые созидают и жертвенно трудятся, являясь истинными духовными христианами; 2) люди, которые видимо или невидимо, сознавая или не осознавая, разрушают дело Божье и церковные отношения; 3)люди, которые наблюдают за происходящим и ничего не делают (нейтральные). Бог любит всех и желает, чтобы все стали истинными христианами. К какой группе относишься ты? Это важно. Важно не быть нейтральным. Из послания к Лаодикийской церкви, мы видим, что Бог явно осуждает не только тех, кто разрушает Его Церковь, но и тех, кто ничего не делает для ее созидания, строго осуждает нейтральных и безразличных, со всей серьезностью предупреждает тех, кто не горяч и не холоден: «**Но как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих**» (Отк.3:16). Бог иногда молчит, но это не значит, что Он одобряет неверные действия или бездействие. «**Ты это делал, а Я молчал, ты подумал, что Я такой же, как ты, изобличу тебя и представлю пред глаза твои грехи твои**», — сказано Израилю в Пс.49:21. В конечном итоге Бог разрушит все «вавилонские башни» неверных действий и даст истинную оценку нашего труда и хождения перед Ним. Поэтому надо сегодня торопиться делать все то, что имеет вечные ценности и славит Бога. Если мы не будем нести доброе и созидательное в церковь, никакие добродетели не появятся сами по себе, и мы все вместе будем строить «башню» ложного христианства и лицемерных христианских отношений по принципу наименьших проблем для себя. Внешне такое христианство может показаться успешным. Но такая «башня» будет разрушена Господом. Мы должны понимать, что каждый в церкви Божьей (сильный и слабый, опытный и неутвержденный в вере, духовный и ошибающийся, замужняя и незамужняя) нуждается в другом. Мы все нужны друг другу и составляем для церкви Божьей взаимоскрепляющие связи, без которых трудно войти в Царство Божье. Мы не можем служить Господу, не заботясь друг о друге. Бог видит сердце каждого и не желает, чтобы в нем строились «башни» эгоизма, гордыни, изоляции, безразличия, «башни» обид, осуждения, зависти. Мы должны помнить, что Господь и истина предназначены для всех, а не только для кого-то лично.

 Господь когда-то в Духе «сошел» посмотреть город Вавилон и башню, чтобы остановить безумие человеческой гордыни. Господь однажды действительно сошел на землю во плоти и шагнул на крест Голгофы, чтобы явным образом явить для человека Свою истинную любовь и полную несостоятельность попыток открыть небеса человеческой гордостью и несокрушенным сердцем. Он явил образец сокрушения и смирения пред Отцом Небесным и не взирал на оценку людей, исполняя только Божью волю. «**Ибо Он взошел пред Ним, как отпрыск и как росток из сухой земли; нет в Нем ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему. Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его. Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились**» (Ис.53:2-5). В великой любви к людям Господь Иисус Христос пошел на крест Голгофы, чтобы разрушить гордость и тщеславие человека, разрушить слепую амбициозность, разрушить всякий путь поиска человеческой славы. Неимоверные муки Господа на кресте, Его смерть и воскресение были направлены на распятие ложных людских целей и устремлений, на умерщвление тщеславия и гордыни, на лишение всяких шансов на успех у тех людей, которые желают прикоснуться к небесам для своей, а не для Божьей славы. Святой и Всесильный Господь в смирении умирает на кресте, в любви проливает святую Кровь, полностью отдает Себя в руки Бога Отца, чтобы открыть путь на небо для кротких и смиренных сердцем, для любящих Бога и ближних истинной любовью, для плачущих и сокрушающихся о своих грехах и несовершенствах, для тех, кто ищет Бога и Его воли, а не исполнения своих амбиций и планов. Понимаем ли мы это всем разумением и всем сердцем? Понимаем ли мы, что наше желание служить Господу без отвержения своего «Я», без смирения, без стремления славить Господа, без умерщвления своих амбиций и желаний доказать во что бы то ни стало свою правоту, не имеет никаких шансов на успех, потому что в таком случае мы будем только строить «башню» самовозвышения, которая обречена на незаконченность, бесплодность и разрушение душ? Если мы не сможем отвергнуть свое «Я» в течение христианской жизни и подчинить все цели созиданию Божьего дела при любых обстоятельствах и при любом отношении других людей к нам, то мы напрасно обиваем пороги церкви. Мы ничего не сможем сделать для вечности и не будем готовы к вечности, если мотивом наших действий является не воля Божья, а человеческие планы. Даже если мы эти планы долго скрываем, Бог все равно обнажит их и покажет реальную картину сердца. Если мы выражаем желание служить Богу без желания отвергнуть эгоизм, то мы должны услышать слова, которые муж Божий Иисус Навин когда-то сказал желающим поклоняться Господу без отвержения беззакония: «**Не возможете служить Господу, ибо Он Бог святой, Бог ревнитель, не потерпит беззакония вашего и грехов ваших**» (Нав.24:19). Понимаем ли это до конца мы, люди, называющие себя верующими? Понимаем ли мы то, что до тех пор, пока мы с Божьей помощью не вырвем с корнем до последней капли свои амбиции и не подчиним всякие планы и цели жизни под Божью волю, под истинное созидание и поиск Его славы, мы будем бесполезно тратить усилия на построение «вавилонской башни» своего сердца? Мы тогда по своим планам и проектам, будем строить то, что совершенно не нужно ни Богу, ни людям. Понимаем ли мы, что все эти усилия будут тщетными, что построенные нами «башни» амбиций однажды полностью разрушит Господь, и падение это будет великим? Понимаем ли мы, что если даже все люди будут объединены с нами поддержкой и дружбой, если даже мы будем иметь вначале определенный успех, если даже будем применять эффективные методы и средства, если даже будем убеждать себя, что имеем благие намерения сделать что-то «**высотою до небес**», но цель и истинные мотивы будут неверными и неугодными Богу, то рано или поздно Бог остановит это строительство, и мы перестанем понимать друг друга и будем говорить на разных языках веры и духовных ценностей? Понимаем ли мы, что смешение Божьего и человеческого, небесного и земного, смирения и гордыни никогда не ведет к успеху, а приводит к полному краху и рассеянию всех планов, неугодных Богу? И если эти важные истины открыты нам, если мы глубоко понимаем их, то надо и жить сообразно этим истинам. Надо вместо обид и ущемленного самолюбия искать созидания и Божьей воли в любых обстоятельствах; вместо осуждения прокладывать путь помощи брату или сестре; вместо поиска своей выгоды искать пользы другого; вместо оправдания себя искать оправдания истин действием по Слову Божьему; вместо легких путей искать пути несения своего креста, отвергнув себя со своими несозидающими устремлениями и следуя за Господом, а не за людьми; вместо желания получить что-то временное и приятное для себя и своего возвышения стремиться отдавать все для славы Божьей и для созидания Божьего дела, которое имеет вечные ценности; вместо построения «вавилонской башни» амбиций строить правильные отношения с Богом и людьми, неся в церковь не напряжения и проблемы, а атмосферу любви и созидания, атмосферу мира и взаимопомощи, атмосферу присутствия Христа и света Его истин. Этого ждет Господь от Своих возлюбленных чад. Будем исследовать мотивы своих поступков, будем остерегаться строить «Вавилон» в своих сердцах, будем бодрствовать, чтобы не давать места лукавому, не ожесточать сердца и не впадать в ложные сообщества тех строительств, которые неугодны Богу и будут полностью разрушены, потому что строились на песке человеческой гордыни.

«**И рассеял их Господь оттуда по всей земле; и они перестали строить город.** 9 **Посему дано ему имя: Вавилон, ибо там смешал Господь язык всей земли, и оттуда рассеял их Господь по всей земле**». Так бесславно закончилась история строителей Вавилонской башни. Для остановки отступничества Бог вынужден был особым образом разделить дар единого языка для деления на расы, чтобы разные языковые группы разделились и собрались в определенные регионы. «**Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же**» (Евр.13:8). Если Господь тогда, когда еще не была принесена Его жертва за всех людей и не была еще пролита Его святая Кровь для нашего искупления, не потерпел людской гордости и попытки возвыситься до небес и сделать себе имя, то, тем более, Он не потерпит этого сейчас.

В самое последнее время перед Пришествием Христа во славе дьявол предпримет отчаянную попытку объединить против Христа все силы зла, безбожия, неверности, гордыни и соберет их на последнюю битву против детей Божьих. В этой битве при Армагеддоне Господь полностью сокрушит силы тьмы, а дьявол будет скован на тысячу лет. Господь сойдет еще раз на землю во славе, чтобы править в установленном Им Царстве. Господь никогда не позволит восторжествовать неправде и гордыне. Путь на небеса Господь взял в Свои руки, рассеяв все человеческие иллюзии о достижении неба через присвоение себе ложной славы. Слава Господу за то, что Он держит в Своих руках ключи рая, и что для жителей небесного Иерусалима Он дал неизменный устав: «**И не войдет в него ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агнца в книге жизни**» (Отк.21:27). «**Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его. Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний. Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы** **иметь им право на древо жизни и войти в город воротами**» (Отк.22:11-14). Господь однажды соберет всех верных Ему в одном небесном городе Иерусалиме, в городе, где будет один язык любви и истины, одни устремления, одна радость, одно желание вечно славить Господа. В этом городе любящие Господа и Его вечные истины будут освящены Божьей славой Агнца. Наша цель — быть участниками этой блаженной жизни с Господом. И для этого надо нести в церковь свою любовь, а не разрушающую гордость. Нам важно помнить уроки Вавилона, чтобы попасть в небесный Иерусалим; нам надо возлюбить Господа и ближних, чтобы незамедлительно искоренять амбиции, не любить эгоизм, который всегда будет строить не отношения любви, а «вавилонскую башню». В конечном итоге наше истинное отношение к Божьему делу ведет к успеху или к поражению. *В одной притче путник встречает людей, которые катят тяжелый камень. И он задает каждому один вопрос: «Что ты делаешь?». Один ответил: «Я выполняю суровое повеление господина, который наказал меня такой работой». Другой ответил: «Я таскаю камни». А третий сказал: «Я строю дом»*. Важно, чтобы мы не с огорчением в сердце несли трудности жизни, но чтобы все с радостью и вдохновением строили Церковь Божью с любовью, в единстве духа, в простоте и искренности сердца, очищая и приготавливая свои сердца для вечности.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Преобладание амбиций над любовью ведет к неверным целям и полному краху, а вера, действующая любовью, ищет созидания Божьего дела и славы Господа***. Для строительства Божьего дела необходимо:

1. Смирять свой эгоизм и отвергать те планы и те действия, которые не имеют Божьих целей и не соответствуют Божьей воле, потому что все эти земные и бесполезные для вечности планы некогда разрушит Господь, а мы потеряем благословение.

2. Всегда, осуществляя любое действие, сначала вопрошать Господа о том, угодно ли это Ему, и только убедившись в том, что наши дела, слова, мысли, цели и оценки соответствуют Божьей воле и Его Слову, совершать намеченные планы с любовью и дерзновением.

3. Отдавать всю славу Богу, никогда не присваивая себе даже малейших заслуг.

4. Всегда стоять на стороне созидающих, а не разрушающих; на стороне любви и снисхождения, а не на стороне осуждения и обид; всегда занимать активную позицию по защите Божьих истин, а не идти по пути наименьшего сопротивления; всегда нести в семью детей Божьих свет и теплоту, имея самые завышенные требования к себе и снисхождение и прощение к другим.

Итак, ***проявляй в вере любовь, которая ищет только Божьей славы и не имеет даже малейшей примеси амбиций***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, живет полным доверием Божьему Слову**

Ис.53:1-12: «1 **Кто поверил слышанному от нас, и кому открылась мышца Господня?** 2  **Ибо Он взошел пред Ним, как отпрыск и как росток из сухой земли; нет в Нем ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему**. 3 **Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его**. 4 **Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом**. 5 **Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились.** 6 **Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас.** 7 **Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих.** 8 **От уз и суда Он был взят; но род Его кто изъяснит? ибо Он отторгнут от земли живых; за преступления народа Моего претерпел казнь.** 9 **Ему назначали гроб со злодеями, но Он погребен у богатого, потому что не сделал греха, и не было лжи в устах Его.** 10 **Но Господу угодно было поразить Его, и Он предал Его мучению; когда же душа Его принесет жертву умилостивления, Он узрит потомство долговечное, и воля Господня благоуспешно будет исполняться рукою Его.** 11 **На подвиг души Своей Он будет смотреть с довольством; чрез познание Его Он, Праведник, Раб Мой, оправдает многих и грехи их на Себе понесет.** 12  **Посему Я дам Ему часть между великими, и с сильными будет делить добычу, за то, что предал душу Свою на смерть, и к злодеям причтен был, тогда как Он понес на Себе грех многих и за преступников сделался Ходатаем**».

 Нет и не может быть более ясного откровения о Боге и от Бога для человека, чем то, которое дано всем людям в Личности Господа нашего Иисуса Христа. В Иисусе Христе достигают своей высшей точки все предыдущие пророчества и откровения для человека, и в Нем исполняются самые сокровенные мечты человечества об искуплении. В то же время, величие и непостижимость Личности Христа невозможно передать человеческими словами. Известный христианский историк Филипп Шафф пишет: «*Кто не испытывает трепета, принимаясь за описание нравственного образа Иисуса? И кто, предприняв такую попытку, не будет разочарован результатом? Кто может вместить в ведре целый океан? Кто может отобразить в рисунке углем славу восходящего солнца? Никакой идеал художника в этом случае не сравнится с реальностью, даже если его идеалы превосходят любую другую реальность… В Нем обитает телесно вся полнота Божества; в Нем воплощен идеал человеческой добродетели и благочестия. Он — вечная Истина и сама Божественная Жизнь, личностным образом соединенная с нашей природой; Он — наш Господь и наш Бог, но одновременно и плоть от нашей плоти, кровь от нашей крови… Мысль о том, что вполне человеческий ребенок, родившийся естественным образом, может быть совершенен, безгрешен и свят, никогда прежде не приходила в голову поэтам и историкам… Здесь Святое святых человечества, врата в самые небеса*».

Мы не можем без действия Духа Святого, одним разумом понять во всей полноте Божий план спасения человечества через жертву Иисуса Христа, мы также не можем только разумом понять Боговоплощение Христа и тайну Богочеловека Иисуса, Который был одновременно и Богом, и Человеком во время Своего земного служения. И встает вопрос: «Как же могли люди тогда принять Христа? Как простые и несовершенные люди могли увидеть в Нем совершенного Бога?». И ответ только один: верою, верою в истинность и непреложность Божьего Слова. Для того чтобы поверить в Иисуса Христа как Бога и Спасителя, достаточно знать Ис.53:1-12 и поверить, что Сам Бог и Создатель Вселенной в лице Сына Иисуса Христа пострадал за меня, чтобы уплатить за мои грехи и дать мне возможность быть с Ним в вечности. В Книге пророка Исаии содержится одно из самых величайших пророчеств о Христе. За 700 лет до Рождества Христова в Слове Божьем было предсказано появление Мессии в простом образе, в котором не было ни вида, ни величия. Сын Человеческий явится в низком положении, без символов царственности, без привычных почестей, и вся Его жизнь и смерть будут похожи на жизнь и смерть униженного человека. «**Кто поверил слышанному от нас, и кому открылась мышца Господня?** 2  **Ибо Он взошел пред Ним, как отпрыск и как росток из сухой земли; нет в Нем ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему**». Вопрос поставлен конкретно и означает, что, несмотря на это и на другие пророчества, несмотря на сонм пророчеств Ветхого Завета («**слышанному от нас**»), только маленькая часть простых людей признала Мессию и смогла увидеть мышцу Господню и знамение Божественной силы в простом Сыне Человеческом. Люди не могли без веры созерцать Его так, как был достоин Созерцаемый. Его истинную Божественную сущность, Его могущественную, воплощенную и проявляющуюся в любви, силу можно было увидеть только проницательным взглядом веры. Мы часто думаем: «Как можно было не увидеть Христа, когда о Нем так ясно сказано в Писании?». Бог дал через пророка Исаию столько много подробностей: пророк предвидел ненависть людей и отвержение ими своего Мессии, он указывает на самые позорные оскорбления Божьего Сына, на внутреннюю боль и скорбь сердца из-за жестокосердия тех, ради спасения и счастья которых Он пришел. В Евангелиях описаны душевные, духовные и телесные муки Христа ради нашего спасения. «**Душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною**», — говорит Иисус Своим ученикам в Гефсиманском саду (Мф.26:38). Христос мучается не только потому, что Ему предстоят скорби и страдания, но и потому, что многие из тех, ради кого Он пойдет на смерть, не будут иметь веры в Него. Глядя на Иерусалим перед страданиями на кресте Голгофы и зная, что Его народ отвергнет Его, Христос скорбит об Иерусалиме: «**Иерусалим, Иерусалим, избивающий пророков и камнями побивающий посланных к тебе! сколько раз хотел Я собрать детей твоих, как птица собирает птенцов своих под крылья, и вы не захотели!**» (Мф.23:37). Кто может хоть на миллионную долю почувствовать глубину боли безгрешного и любящего сердца Христа? Люди готовы были принять царя, могущественного победителя, великого избавителя от угнетателей по плоти, но не готовы были принять Бога любви, Господа, Который принимает к Себе на условиях веры, действующей любовью, на условиях изменения своего сердца, а не изменения обстоятельств жизни. «**Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом**. **Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились.** **Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас**». Безгрешный Иисус страдал не за Свои грехи, как думали многие неверующие в Него люди, а за наши грехи, за мои грехи, за твои грехи, дрогой брат и сестра, за грехи тех, кто стоял в толпе и кричал: «Распни!». Еще из истории Иова мы знаем, что в сознании ветхозаветных мудрецов не укладывалось то, что невинный может страдать. Если кто-то страдал, то, по их убеждению, он был грешным. И иудеи также думали, что если кто страдает, то это значит, что Господь его наказал или предал бедствию за его собственные грехи. «**Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши**». Божье откровение и пророчества через Исаию направлены здесь против самой сущности иудейского заблуждения, ведут от законничества к любви, от примитивного понимания Бога к пониманию Бога любви, Бога благодати и Бога, Который может являться не карающим Богом, а Отцом всякому верующему. В Своей любви, которая не может жить без истины и справедливости, Господь вместо нас понес наказание, Он принял на Себя Божий гнев, направленный на грешников, чтобы уплатить за нас, чтобы умиротворить Бога Отца, чтобы совместить и справедливость (за всякий грех требуется наказание), и любовь (Господь спасает людей Своей любовью, отдавая Свою жизнь за нас). «**Господь возложил на Него грехи всех нас**». Здесь речь идет уже обо всем человечестве. «**Наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились**». Это значит, что мир с Богом человек получил через наказание невинного Сына Божьего, Который добровольно принял на Себя всю скорбь и тяжесть наших грехов. Иисус претерпел Божье наказание, чтобы дать нам мир с Богом, Он ценою Своей жизни восстановил справедливость и мир, истину и любовь, искупив нас от власти греха. Мы исцелились через боли и неимоверные страдания Христа. «**Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих**». Христос на кресте молчал и не давал ответа, потому что, если свидетельства того, что Он совершил, не говорили о Его Божестве, то тем более это не могли сделать слова. Люди в своем коварном суде сделались совершенно недостойны Его ответа. Молчание Христа было не от страха, но от Его величия. Его Божество доказывалось не только силою, но и кротостью, не только жизнью, но и смертью. Здесь также открыты другие великие истины Божьи: было бы несправедливо наказывать невинного вместо виновного, но Христос Сам, ***добровольно***, в любви к людям, которые никогда не смогли бы оправдаться и искупить себя в силу своей греховности, пошел на страдания, чтобы безгрешный уплатил за грешных. Апостол Павел позже напишет: «**Ибо вы знаете благодать Господа нашего Иисуса Христа, что Он, будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою**» (2Кор.8:9). Исаия пророчески предсказывает: «**От уз и суда Он был взят; но род Его кто изъяснит? ибо Он отторгнут от земли живых; за преступления народа Моего претерпел казнь**». Здесь противопоставляются видимое унижение и будущая слава Раба Господня после страдания, здесь дано скрытое противопоставление унизительного вида Мессии Его действительному, небесному величию и Его Божественному достоинству. Кто объяснит рождение Христа без мужа от Девы при зачатии от Духа Святого? Действительно, это невозможно, никто не знает этого. Кто может объяснить то, что Сам Бог страдает на кресте за грешников? И здесь, по словам Иоанна Златоуста, «*необходима была вера, а не исследование*», потому что сказанное удивительно, оно превышает ум. По человеческой логике трудно было поверить, что Сам Бог будет жить на земле как Человек тридцать лет, ходить, есть, пить, не отделяться от самых падших людей, проявлять великое смирение и всегда любить даже тех, которые поступали с Ним, как предатели. Христос претерпел самый несправедливый суд в мире и осужден на казнь. Истинный Судья всех людей не нашел справедливого суда на земле. Казалось, что по этой причине у Него не будет потомства и последователей, потому что Он умирает в расцвете сил. Но Иисус воскрес, Он, в конечном счете, после смерти восшел к Отцу Небесному Победителем, и после Него родится огромное множество последователей. «**Когда же душа Его принесет жертву умилостивления, Он узрит потомство долговечное, и воля Господня благоуспешно будет исполняться рукою Его.** **На подвиг души Своей Он будет смотреть с довольством; чрез познание Его Он, Праведник, Раб Мой, оправдает многих и грехи их на Себе понесет.** **Посему Я дам Ему часть между великими, и с сильными будет делить добычу, за то, что предал душу Свою на смерть, и к злодеям причтен был, тогда как Он понес на Себе грех многих и за преступников сделался Ходатаем**».

Жестоковыйных иудеев осуждал не только крест, но и то, какое погребение Христа, которое они уготовили. И погребение Иисуса после совершения Им искупления было не такое, как у разбойников, но Бог усмотрел быть погребенным Ему у богатого: «**Ему назначали гроб со злодеями, но Он погребен у богатого, потому что не сделал греха, и не было лжи в устах Его**». Он был уничижен до времени смерти и вознесен Богом после смерти, после совершения подвига искупления, на который Он будет смотреть с довольством и с чувством исполненного долга любви-агапе. Тело Христа не видело тления, как сказано в Деян.2:31,32: «**Плоть Его не видела тления. Сего Иисуса Бог воскресил**». Видя великое множество искупленных Кровью Его, видя в числе спасенных и каждого из нас, Иисус будет смотреть с довольством на совершенный Им подвиг, потому что в этой Вселенной нет ничего дороже, чем спасенная для вечности душа. Через познание и исполнение воли Отца Иисус пошел на крест, через познание воли Отца и приход к Нему, мы оправдываемся верою. Невозможно переоценить этот подвиг, в результате которого миллиарды умерших оживут для вечности и сильные и великие (то есть уверовавшие в Него и получившие силу и вечность от Него) будут царствовать с Иисусом. При этом Христос как Царь и Победитель будет постоянно ходатайствовать за Своих последователей. Это ходатайство Он начал уже на кресте, когда молил Отца: «Отче, прости им, ибо не ведают, что творят». Эту молитву, начатую на кресте, Иисус продолжает и ныне. Во всем этом есть величие и непостижимость Христа, о чем Муди писал: «*Презрен, но Ему поклоняются. Бедный, но богатый. Умер, но живет. Раввины говорили, что для исполнения этого пророчества нужен не один Мессия, а два*». Иудеи все мерили человеческими мерками, а не верою, и потому отпали в неверии. И это — великий урок для нас, чтобы мы не повторяли такой ошибки и не ожидали Второго Пришествия Христа по тому человеческому представлению, которое формируется в наших головах, а ожидали Христа посредством полного доверия Божьему Слову. Знать — это еще не значит верить. Иудеи знали Писание, но оно не было растворено в них верою и не было воплощено в жизнь любовью. Они больше всех знали о Мессии, но они же и больше всех противились Христу, потому что вера их была интеллектуальной, человеческой, а не Божьей. Это должно служить большим уроком и предупреждение для нас.

 *Один человек, который называл себя верующим, был поставлен перед выбором: поступить честно или пойти на компромисс с совестью и оклеветать доброго человека, которому он завидовал, который мешал его продвижению и на которого ополчились противники дела Божьего. Когда он покривил совестью, один брат обличил его и сказал: «Разве не тебе говорит Слово Божье, чтобы ничего не делать по любопрению или по тщеславию (Флп.2:3), разве не тебе говорит Слово, что всякая неправда есть грех (1Ин.5:17) и что “****если в вашем сердце вы имеете горькую зависть и сварливость, то не хвалитесь и не лгите на истину. Это не есть мудрость, нисходящая свыше, но земная, душевная, бесовская****”» (Иак.3:14,15)? На это лицемер ответил: «Ты рассуждаешь как теоретик, потому что это тебя не касается, а я поступаю практически, потому что эта ситуация затрагивает мои интересы»*. Но наша вера и есть то, как мы поступаем практически в любой ситуации, и как наша практика согласуется с Писанием тогда, когда затрагиваются наши интересы. Именно такие поступки и свидетельствуют о состоянии нашего сердца. Когда Христос существенно затронул интересы фарисеев, они Его распяли и не поверили слышанному в Слове Божьем.

 Дорогие братья и сестры! Слово Божье дает нам описание прежних событий не для того, чтобы мы осуждали неверие тех людей, но чтобы проверяли свои сердца и осуждали себя за полуживую веру, за поверхностное понимание Слова, за формальное следование за Царем царей, за упрощенное человеческое представление пути в Царство Христа налегке. Слово Божье строго предупреждает, что спрос с тех, которые живут после совершения искупительной жертвы Христа и которым дана полнота откровения, будет более строгим: «**Вы приступили не к горе, осязаемой и пылающей огнем, не ко тьме и мраку и буре, не к трубному звуку и гласу глаголов, который слышавшие просили, чтобы к ним более не было продолжаемо слово… Но вы приступили к горе Сиону и ко граду Бога живого, к небесному Иерусалиму и тьмам Ангелов, к торжествующему собору и церкви первенцев, написанных на небесах, и к Судии всех Богу, и к духам праведников, достигших совершенства, и к Ходатаю нового завета Иисусу, и к Крови кропления, говорящей лучше, нежели Авелева. Смотрите, не отвратитесь и вы от говорящего. Если те, не послушав глаголавшего на земле, не избегли наказания, то тем более не избежим мы, если отвратимся от Глаголющего с небес, Которого глас тогда поколебал землю, и Который ныне дал такое обещание: еще раз поколеблю не только землю, но и небо**» (Евр.12:18,19,22-26). Проверим сегодня, поверили ли мы слышанному Слову Божью и превратили ли это Слово в образ жизни? И если тогда, когда Христос являл Себя явным образом, говорил о Себе, творил чудеса, воскрешал мертвых, было трудно поверить в Слово Божье, то уж тем более во время Второго Пришествия, когда будет много ложных чудес и знамений, когда только претерпевший до конца спасется, когда сила обмана лукавого достигнет своего апогея, будет трудно ожидать Христа и верить в непреложность Божьего Слова. В последнее время, в период великих испытаний и потрясений, когда будет предпринята попытка лукавого прельстить даже избранных, будет трудно (без полного доверия Божьему Слову и при проверке Писания земными интересами и человеческими суждениями) быть уверенным, что Бог сохранит верных Ему и заберет их с Собой на небеса.

 Сегодня мы должны становиться истинными верующими, а не быть как бы верующими, сегодня мы должны испытывать себя и проявлять на деле свою веру. Давайте честно отвечать на вопросы жизни и изменять себя, чтобы не повторить судьбу фарисеев, которые не поверили слышанному в Писании.

 Вот мы сегодня так обеспокоены тем, как прокормить семью, как выжить в трудных условиях кризиса, что есть, что пить, во что одеваться и т.д. Но разве не говорит нам Сам Господь через Слово: «**Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:33)? Вот мы боимся, что не устоим, что не хватит сил всему противостоять в условиях ослабления церквей. Но разве не для нас оставил Господь Свое обетование, чтобы мы надеялись не только на себя, но на Его силы и помощь: «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас**» (Рим.8:31-34)? Вот мы боимся, что устанем, что не сможем противостоять натиску греха и мира. Но разве не говорит нам Господь: «**Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни**» (Отк.2:10)? Только надо сохранить эту верность Господу, когда трудности и выбор коснется нас. Мы боимся, что наши неверующие родственники не услышат нас, что наши слова не убедительны. Но разве Бог говорит нам только о наших убеждениях? Разве не обещает нам Господь: «**Невозможное человекам возможно Богу**» (Лк.18:27), или: «**Если сколько-нибудь можешь веровать, все возможно верующему**» (Мк.9:23)? Но только надо верить от всего сердца, верить всем существом, нимало не сомневаясь в Господе, в Его силах и в Его любви к нам, стоять в постах и молитвах, жить богоугодной жизнью, свидетельствовать с любовью и дерзновением. Только надо эту веру превращать в образ жизни и в пятое Евангелие. Вот мы видим, как этот грешный мир рушится, как все меньше и меньше остается здоровых духовных сил на земле, и мы начинаем сомневаться, дойдем ли до цели. Но разве не нам сказано: «**Я отворил перед тобою дверь, и никто не может затворить ее; ты не много имеешь силы, и сохранил слово Мое, и не отрекся имени Моего.** **И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле**» (Отк.3:8,10)? Мы не знаем, каким образом Господь это сделает, но мы должны доверять слышанному Его Слову. Мы сегодня думаем, что мир настолько грешен, что не способен увидеть в нас Христа. Но дело не в мире, а в нашей вере. Разве не нам обещает Христос: «**По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**» (Ин.13:35)? Нам же надо иметь эту любовь, проявлять ее в жизни, иметь истинную и искреннюю веру, действующую любовью. Мы сегодня все больше наполняемся страхом, наблюдая за происходящими судами, катаклизмами, ростом беззакония. Но разве не нам говорит Господь: «**Не бойся, только веруй**» (Мк.5:36), или: «**Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их; и они идут за Мною. И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек; и никто не похитит их из руки Моей**» (Ин.10:27,28)? Мы не знаем, как Господь сохранит нас, но мы знаем, что надо слушаться Его голоса, жить по Слову и верить так, чтобы не знания о Христе, а личное знание Христа, общение с Ним и труд для Него стали образом жизни. И так — во всех сферах жизни: надо верить реально, а не делать вид. А истинная вера смотрит не на трудности, а на Христа как Победителя всех трудностей; она смотрит не на земные проблемы, а на небесные вечные блага; она не полагается только на свой разум, а живет непреложными обетованиями вечного Божьего Слова. И мы можем спросить сегодня: «Кто поверил слышанному от Христа, умершего и воскресшего за нас, и кому открылась сила Его воскресения?» Только тогда, когда вера твердо укоренится в жизнь через истины Слова Божьего и практическую любовь, лишь тогда произрастут плоды многочисленных благ, и мы будем готовы ко встрече со Христом.

Мы должны постоянно взирать на Христа, вспоминая Его страдания и осознавая, какою ценою мы куплены. Иисус Христос добровольно совершал Божий план спасения людей. Никто никогда не переносил и не может перенести таких страданий, унижений и позора, которым подвергся Божий Сын. Все эти страдания и мучения Он переносил молча, никого не обвиняя, не оправдываясь, но в величайшей любви через величайшие страдания и смерть исполнял дело спасения. Он был, «**как агнец пред стригущим его безгласен**». Как можно было молчать, когда Царю царей плевали в лицо, когда саму Истину и Любовь считали преступной, когда саму жизнь лишали жизни?! Господь Иисус перенес *все пять видов ранений*, известных медицине: контузии — от ударов палкой; рваные раны — от бичевания; проникающие раны — от тернового венца; сквозные раны — от гвоздей; резаные раны — от удара копьем. Он перенес все самые тяжкие душевные и духовные муки: все грехи всех людей, живших ранее, живущих сегодня и которые еще будут жить во все времена до Его Пришествия, были возложены на Него. Он умирал за тех, которые примут Его верою. Но не только за них умирал Господь, но и за тех, которые Его распинали и не понимали, что делают; Он умирал и за тех, кто не примет Его жертвы в упорном неверии. Иисус в глазах Отца был, словно прекрасный цветок в сухой земле грешного и жестоковыйного мира. Его любовь всегда сопровождалась величайшим смирением. Нежное растение, пробившееся через слой сухой земли; простой вид, отсутствие царственного величия, смирение и любовь к простым людям, находящимся в рабстве греха. Такое описание находит четкое отражение в Новом Завете. Христос родился в бедной семье, лежал в хлеву после рождения вместе с животными. Он не жил в дворцах, а жил в семье простого плотника; Его учениками стали не профессора, а простые рыбаки; Его не принимали иудейские учителя из-за зависти; Его отвергли Свои; и даже при распятии по обе стороны от Него были настоящие разбойники. Люди отворачивались от Иисуса, но Он не отворачивался от них. И все это Он сделал в Своей любви к нам, чтобы мы жили совершенно иной жизнью, жили жизнью Божьей правды. И Его любовь стала непобедимой. Апостол Петр напишет позже: «**Он грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцелились. Ибо вы были, как овцы блуждающие (не имея пастыря), но возвратились ныне к Пастырю и Блюстителю душ ваших**» (1Пет.2:24,25). И если мы вернулись к Отцу, если мы куплены такой дорогой ценой, то мы не должны более блуждать и возвращаться в грязь.

Пророчество Исаии очень актуально сегодня для нас не только в плане богословия и защиты истинности Библии, но и в плане практической христианкой жизни. Второе Пришествие Христа во славе будет иметь непревзойденное значение, когда будет подведена черта по итогам всей земной жизни, и когда уже ничего нельзя будет исправить. Победителями, как и при Первом Пришествии, будут те люди, которые верою приняли все Божьи обетования, какими бы непознаваемыми или удивительными с точки зрения человека они ни были. Те люди, которые уповают на Господа и следуют за Ним, неся свой крест в любых обстоятельствах, проявляют полное доверие Божьему Слову, являя любовь к Богу и к людям, будут победителями. Только таким узким путем можно найти дорогу на небо, а других путей у Бога нет.

*Только тем Свою милость подарит Отец,*

*Кто любил и стремился иметь совершенство,*

*Только вера живая подарит венец,*

*А смиренье пред Богом подарит блаженство.*

*Пусть напомнит нам совесть о вечности вновь,*

*Пусть смиренье закроет для гордости двери.*

*Жизнь венчает лишь только святая любовь,*

*Бог дает ее всем, кто и жаждет, и верит*.

 Предупреждение для верующих Нового Завета, исходя из уроков прошлого, дается в Послании к Евреям: «**Посему будем опасаться, чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим. Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших**» (Евр.4:1,2).

Мы должны твердо верить слышанному в Слове Божьем, растворить Слово верою и со всей полнотой ответственности оживотворить его в святую жизнь любви, если жаждем грядущего Царства Божьего и боимся быть вне врат вечности.

Итак, отметим в ***заключение***:

***Невозможное человеку возможно Богу, и оно становится возможным для человека при полном вручении себя Божьему Слову и Его воле***.

Для достижения Царства Божьего в вечности необходимо учитывать уроки прошлого и каждому бодрствовать в вопросах практической веры. Для проявления побеждающей Божьей веры, действующей любовью, необходимо:

1. Полностью довериться Слову Божьему; не испытывать Писание через наши несовершенные знания, подчиняя их своим земным понятиям и интересам, но свои интересы и желания подчинить Слову Божьему, которое превосходит все наше понимание.

2. Жить Божьими обетованиями, взирая на Христа как на Совершителя веры и самого великого Страдальца во Вселенной за наши грехи, взирая на вечность; жить не своими сиюминутными интересами, глядя на трудности и идя на поводу плоти и своего преувеличенного опыта, а жить силою Божьего Слова.

3. Через любовь постоянно превращать веру из теории в действенную практику и в повседневный образ жизни, в страхе и трепете ходя перед всевидящим Богом, смиряя свое «я» и служа ближним в свете истин Писания, применяя их к себе, а не к другим.

Итак, ***доверяйся Божьему Слову всем сердцем, всем разумом и всем существом, чтобы стать причастником вечных Божьих чудес в твоей жизни***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, делает то, что нравится Богу, а не людям**

Иер.5:1-31: «1 **Походите по улицам Иерусалима, и посмотрите, и разведайте, и поищите на площадях его, не найдете ли человека, нет ли соблюдающего правду, ищущего истины? Я пощадил бы Иерусалим.** 2 **Хотя и говорят они: “жив Господь!”, но клянутся ложно.** 3 **О, Господи! очи Твои не к истине ли обращены? Ты поражаешь их, а они не чувствуют боли; Ты истребляешь их, а они не хотят принять вразумления; лица свои сделали они крепче камня, не хотят обратиться.** 4 **И сказал я сам в себе: это, может быть, бедняки; они глупы, потому что не знают пути Господня, закона Бога своего;** 5 **пойду я к знатным и поговорю с ними, ибо они знают путь Господень, закон Бога своего. Но и они все сокрушили ярмо, расторгли узы.** 6 **За то поразит их лев из леса, волк пустынный опустошит их, барс будет подстерегать у городов их: кто выйдет из них, будет растерзан; ибо умножились преступления их, усилились отступничества их.** 7 **Как же Мне простить тебя за это? Сыновья твои оставили Меня и клянутся теми, которые не боги. Я насыщал их, а они прелюбодействовали и толпами ходили в дома блудниц.** 8 **Это откормленные кони: каждый из них ржет на жену другого.** 9 **Неужели Я не накажу за это? говорит Господь; и не отмстит ли душа Моя такому народу, как этот?** 10 **Восходите на стены его и разрушайте, но не до конца; уничтожьте зубцы их, потому что они не Господни;** 11 **ибо дом Израилев и дом Иудин поступили со Мною очень вероломно, говорит Господь:** 12 **они солгали на Господа и сказали: “нет Его, и беда не придет на нас, и мы не увидим ни меча, ни голода**. 13 **И пророки станут ветром, и слова Господня нет в них; над ними самими пусть это будет”.** 14 **Посему так говорит Господь Бог Саваоф: за то, что вы говорите такие слова, вот, Я сделаю слова Мои в устах твоих огнем, а этот народ - дровами, и этот огонь пожрет их.** 15 **Вот, Я приведу на вас, дом Израилев, народ издалека, говорит Господь, народ сильный, народ древний, народ, которого языка ты не знаешь, и не будешь понимать, что он говорит.** 16 **Колчан его — как открытый гроб; все они люди храбрые.** 17  **И съедят они жатву твою и хлеб твой, съедят сыновей твоих и дочерей твоих, съедят овец твоих и волов твоих, съедят виноград твой и смоквы твои; разрушат мечом укрепленные города твои, на которые ты надеешься.** 18  **Но и в те дни, говорит Господь, не истреблю вас до конца.** 19 **И если вы скажете: “за что Господь, Бог наш, делает нам все это?”, то отвечай: так как вы оставили Меня и служили чужим богам в земле своей, то будете служить чужим в земле не вашей.** 20 **Объявите это в доме Иакова и возвестите в Иудее, говоря:** 21  **выслушай это, народ глупый и неразумный, у которого есть глаза, а не видит, у которого есть уши, а не слышит:** 22  **Меня ли вы не боитесь, говорит Господь, предо Мною ли не трепещете? Я положил песок границею морю, вечным пределом, которого не перейдет; и хотя волны его устремляются, но превозмочь не могут; хотя они бушуют, но переступить его не могут.** 23 **А у народа сего сердце буйное и мятежное; они отступили и пошли;** 24 **и не сказали в сердце своем: “убоимся Господа Бога нашего, Который дает нам дождь ранний и поздний в свое время, хранит для нас седмицы, назначенные для жатвы”.** 25 **Беззакония ваши отвратили это, и грехи ваши удалили от вас это доброе.** 26 **Ибо между народом Моим находятся нечестивые: сторожат, как птицеловы, припадают к земле, ставят ловушки и уловляют людей.** 27 **Как клетка, наполненная птицами, дома их полны обмана; чрез это они и возвысились и разбогатели,** 28 **сделались тучны, жирны, переступили даже всякую меру во зле, не разбирают судебных дел, дел сирот; благоденствуют, и справедливому делу нищих не дают суда.** 29 **Неужели Я не накажу за это? говорит Господь; и не отмстит ли душа Моя такому народу, как этот?** 30 **Изумительное и ужасное совершается в сей земле:** 31 **пророки пророчествуют ложь, и священники господствуют при посредстве их, и народ Мой любит это. Что же вы будете делать после всего этого?**».

 «*Самое страшное состояние народа — это состояние, когда народ боится истины*», — верно заметил французский ученый и мыслитель Б. Паскаль. В таком случае люди перестают бояться Бога и начинают любить то, что привычно, что легко, что не побуждает к совершенствованию и незаметно отдаляет о Бога. Такое состояние было у народа Израиля перед Божьими судами. Такое состояние было у народа Израиля перед Первым Пришествием Христа. Разве не были уверены фарисеи и книжники, да и многие другие израильтяне, что они готовы к приходу Мессии? Но в реальной действительности все оказалось наоборот. Такое же состояние переживают церкви в последнее время, забыв предупреждение Господа о том, как опасно самодовольство и духовное засыпание, как опасно делать вид верующего и не принадлежать всем сердцем Богу, как опасно игнорировать в своей жизни предупреждения Христа: «**Кто не собирает со Мною, тот расточает**» (Мф.12:30); «**Но Сын Человеческий, придя, найдет ли веру на земле?**» (Лк.18:8); «**Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?**» (Мф.16:26); «**Берегитесь, чтобы кто не прельстил вас**» (Мф.24:4).

Обольщение гораздо опаснее временного падения или согрешения, потому что обольщенный человек не видит себя в Божьем свете, не считает свое состояние греховным, но даже, наоборот, считает, что все хорошо, потому что так делает большинство. В последнее время такое состояние будет весьма распространенным в церквах с преобладающим духом Лаодикийской церкви. Истинные христиане всегда должны испытывать себя и свою веру, чтобы не оказаться в числе самоправедных и духовно слепых верующих и не потерпеть урон. Духовное состояние Израиля, которое описывает пророк Иеремия, и духовное состояние современных церквей очень схожи, они имеют одни и те же источники и последствия. Нам важно извлечь из этого духовные уроки.

 Пророка Иеремию («*Иеремия*» означает на еврейском «*Иегова учреждает*») называют «плачущим пророком», потому что он видит реальное духовное состояние народа Божьего. Он действительно любит свой народ. И как Христос плакал над Иерусалимом («**И когда приблизился к городу, то, смотря на него, заплакал о нем и сказал: о, если бы и ты хотя в сей твой день узнал, что служит к миру твоему! Но это сокрыто ныне от глаз твоих**» — Лк.19:41,42), так и Иеремия плачет о своем народе, плачет о грехах и успокоенности. Он всеми силами призывает народ к изменению и к покаянию. Иеремия, который жил в седьмом веке до Р.Х., был вестником и наказаний, и гибели, а также вестником надежды на спасение. Бог через пророка Иеремию заглядывает в сердца народа Божьего, в сердца верующих, показывает истинное духовное и нравственное состояние иудеев, чтобы пробудить их совесть и направить к изменению. Иеремия, несмотря на страдания, клевету врагов и ложные обвинения, более сорока лет проповедовал в Иудейском царстве, пока Иерусалим и евреев не переселили в Вавилон (586 год до Р.Х.). Пророк возвестил, что Бог за грехи Иуды накажет народ семидесятилетним Вавилонским пленением, что и случилось еще при его жизни. Иеремия видел, как сбываются его пророчества о гибели и пленении, и это разрывало его сердце. Он не искал спокойной жизни, не льстил слуху народа Божьего, но призывал к истинной и живой вере, которая не живет привычной жизнью. Он имел много неприятелей и недоброжелателей, потому что разоблачал ложных пророков и показывал истинное состояние народа: «**Так говорит Господь Саваоф: не слушайте слов пророков, пророчествующих вам: они обманывают вас, рассказывают мечты сердца своего, а не от уст Господних. Они постоянно говорят пренебрегающим Меня: “Господь сказал: мир будет у вас”. И всякому, поступающему по упорству своего сердца, говорят: “не придет на вас беда”**» (Иер.23:16,17).

 Ужасное духовное состояние Израиля и Иерусалима можно сравнить с состоянием многих церквей сегодня. Господь пощадил бы Иерусалим, если бы в нем нашлись праведники среди бедных и среди знатных. Сам Бог поражается безрассудству и твердолобости Своего народа. Богу повинуются все и вся, но не Иудея. Не просто какая-то часть людей отступила от Бога, но все погрязли в грехах и отошли от истины. И сегодня ситуация все более приближается к той, которая была в Иерусалиме 2700 лет тому назад. Люди имели формальную, а не живую веру, когда внешние формы скрывали их истинное состояние сердца: «2 **Хотя и говорят они: “жив Господь!”, но клянутся ложно**». И сегодня под именем церкви творятся многие беззакония: развлечения вместо святости; театрализованные представления вместо сокрушения; использование имени Бога для своих целей вместо служения Богу; мерзость блуда, смешение с миром, ложная любовь и экумения вместо отделения для святости; заигрывание с демократией до такой степени, что начинают лояльно относиться к однополым бракам, вместо того, чтобы извергнуть развращенных. Но даже если оставить все эти явные грехи, то нельзя не заметить преобладающую тенденцию в сторону христианства без креста — широкого пути, внешнего, показного христианства, в котором нет Духа Божьего и нет настоящего посвящения Богу. Людям нравится такое, они любят все искусственное, потому что настоящее требует изменения сердца. Люди более восхищаются искусственным цветком, нарисованным художником, чем настоящим цветком, который сотворил Бог и с которого копировал свой рисунок художник. *Ситуация схожа с той, которую описал сказочник . Андерсен в сказке «Свинопас». Капризная принцесса не приняла настоящую розу и настоящего соловья, но готова была восторгаться ими, думая, что это были искусные изделия, так похожие на настоящие*. Бог признает только настоящее христианство, а не подделки под него.

 Идолопоклонство современных церквей состоит в том, что люди готовы принять мнение большинства людей за истину; готовы обещать то, чего не знают и чего дать не могут; готовы сажать на небеса тех, кто сердцем далеко отстоит от Бога; готовы отрицать наказания и суды Божьи; готовы всех принимать в объятия, не взирая на истину. Все это называется потерей Божьего страха, как и было во времена Иеремии: «11 **Ибо дом Израилев и дом Иудин поступили со Мною очень вероломно, говорит Господь:** 12 **они солгали на Господа и сказали: “нет Его, и беда не придет на нас, и мы не увидим ни меча, ни голода»…** 20 **Объявите это в доме Иакова и возвестите в Иудее, говоря:** 21  **Выслушай это, народ глупый и неразумный, у которого есть глаза, а не видит, у которого есть уши, а не слышит:** 22  **Меня ли вы не боитесь, говорит Господь, предо Мною ли не трепещете?**».

 И самое страшное, как отмечает Господь, что народ это принял, народ Божий это любит, этим живет и не считает это отступлением от живого Бога, отступлением от истины, а считает нормой и благословением: «**и народ Мой любит это**». Многие считают сегодня благословением свое материальное состояние, достаток, свою репутацию в глазах греховного мира, в то время как служение Богу идет по остаточному принципу. «26 **Ибо между народом Моим находятся нечестивые: сторожат, как птицеловы, припадают к земле, ставят ловушки и уловляют людей.** 27 **Как клетка, наполненная птицами, дома их полны обмана; чрез это они и возвысились и разбогатели,** 28 **сделались тучны, жирны, переступили даже всякую меру во зле, не разбирают судебных дел, дел сирот; благоденствуют, и справедливому делу нищих не дают суда.** 29 **Неужели Я не накажу за это? говорит Господь; и не отмстит ли душа Моя такому народу, как этот?**».

 Если большинству что-то нравится, то это не значит, что нравится и Богу. Заблудшее большинство усыпляет и приводит других к самодовольству и успокоенности. Нам важно смотреть на все происходящее не через призму мнений большинства людей, не через желаемое и привычное для большинства, не через призму временного успеха и благополучия в настоящее время, а через призму того, любит это Бог или нет. Бог, Который управляет событиями Вселенной и видит сердце, цели и намерения каждого человека совершенно иначе, чем человек, оценивает происходящее и дает оценку людям иную, чем большинство людское. Важно, чтобы все, что мы делаем, нравилось Богу, чтобы это любил Бог. Мы видим такого служителя Божьего в лице Иеремии. Если наши дела и поступки будут приветствовать все люди мира, если нам будет рукоплескать большинство людей, которым нравится уютная жизнь без перемен, но Бог не примет все это, то — горе нам. Самое страшное для человека, который постоянно обивал пороги церкви, услышать от Господа: «**Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**» (Мф.7:23). Лучший в глазах Бога не тот, кто устраивает большинство, не тот, кто нравится людям, а тот, кто любит Бога всем сердцем и исполняет Его волю, руководствуясь духом, а не плотью. Так было всегда, так будет в последнее время, так будет и на судилище Христовом. Всегда важно, чтобы Бог был за нас, потому что «**если Бог за нас, кто против нас?**» (Рим.8:31). Божьи мерки кардинально отличаются от мерок человеческих: «**Я смотрю не так, как смотрит человек; ибо человек смотрит на лицо, а Господь смотрит на сердце**» (1Цар.1567). Кого любит Бог, кто нравится Ему, кто ближе к Нему? Это зависит от того, как искренне любит человек Бога, и какое место Бог занимает в жизни человека.

 Вот перед нами мытарь и фарисей в храме (Лк.18:10-14). Если посмотреть на этих людей человеческими очами, то кто лучше? Кого бы выбрали люди? Думаю, что фарисея. Он — уважаемый, он — не грешник, как многие, он — учитель, он — на вид благородный, со всеми в хороших отношениях. По сравнению с ним, мытарь имеет жалкий и ничтожный вид, вид потерянного и неудачливого человека, которому нечем похвалиться и которого не любят люди. Но Богу больше нравится мытарь, Богу более близок мытарь, который «**пошел оправданным в дом свой более, нежели тот**» (Лк.18:14). Мытарь понимает свое ничтожное положение пред Богом, уповая только на Его милость, и действительно любит Бога в себе, а фарисей любит себя в Боге. Кто лучше?

 Вот перед нами жизнь Давида и Саула. Кто лучше в глазах людей и Бога? Саул — царь, он — знатный, красивый, успешный, побеждает врагов. Давид — неприметный, совершил грех блуда с Вирсавией, убегал к язычникам, он много пролил крови, его сын воевал против него. Люди выбрали бы Саула, а Господь избирает Давида, потому что Саул ведет религиозный образ жизни, а Давид живет верой; у Саула Бог не на первом месте, а у Давида — на первом; Саул не умеет раскаиваться в прах в своих грехах и только оправдывается, а Давид — сокрушенный и смиренный; Саул не любит Бога всем сердцем, а Давид любит и потому способен к совершенствованию и переменам. Кто лучше перед Богом?

 Вот перед нами жизнь Апостола Павла и жизнь, например, Димаса, который возлюбил нынешний век. Апостол Павел гнал Церковь Божью, участвовал при убиении верующих и в глазах людей был отрицательным человеком. А Димас был чист от этого, но он возлюбил нынешний век и оставил Павла и Божье дело в трудную минуту. Сегодня многие бы сказали: «Он так захотел, это — его личное дело, пусть занимается тем, что ему нравится». Но в Божьем служении нет личных дел. Павел любит Господа всем сердцем и полагает всю жизнь за Божье дело, а Димас любит нынешний век, он — современен, но у него нет истинной любви к Богу и к служению, и потому он вообще далек от Бога. Апостол Павел возвещает важную истину: «**У людей ли я ныне ищу благоволения, или у Бога? людям ли угождать стараюсь? Если бы я и поныне угождал людям, то не был бы рабом Христовым**» (Гал.1:10). Кто лучше?

Вот перед нами блудница и фарисей Симон (Лк.7:36-48). Кто лучше в глазах людей? Конечно же, Симон. Он находится в почете, не имеет видимых грехов, а она — жалкая грешница, которую презирает весь народ и сам Симон, осуждая при этом и блудницу, и Христа. Но Господу ближе эта сокрушенная сердцем женщина, потому что «**она возлюбила много**» (Лк.7:47).

 И, наконец, кто был лучшим в глазах народа на Голгофе: Христос или Варавва? Это — ужасно, но народ Божий Израиля избрал разбойника, а святого Бога и своего Мессию отдал на распятие (Мф.27:20-25). Почему так случилось? Потому что народ стал любить то, что не любил Бог; потому что народу стало нравиться такая религия, которая не требует внутренней перемены сердца; потому что Бог ушел с первого места в их жизни, и они, убаюканные учителями, которые льстят слуху, были уверены, что все в их жизни проходит хорошо. Важно, чтобы мы любили то, что любит Бог, чтобы мы были угодны в Его очах, чтобы наша жизнь полностью была посвящена Господу, потому что только Его оценка будет иметь значение в вечности, и только Его благословение мы получаем на земле. Когда придет Господь, мы будем богаты только тем, чем служили Ему: жертвенной любовью, искренним доверием Господу, искренними целями и мыслями не о земном, а о небесном, «**ибо мы не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего**» (Евр.13:14). Бог всегда ищет не нашего, а нас. Ему важны наши искренние, любящие и верующие сердца, принадлежащие только Ему.

 Самое страшное духовное состояние — это такое состояние, которое описано у Иеремии: люди далеки от Бога, все делают неугодное в Его очах, но «**народ Мой любит это**». Людям это нравится, верующие это одобряют, они считают это нормой, они льстят друг другу и хвалят друг друга, уговаривая себя и других, что все в их духовной жизни — хорошо. Им ничего не хочется изменять, уже не хочется до крови сражаться против греха, они «приватизировали» Божью благодать и неверно ей пользуются. Они устали от веры. При таком положении люди уже не способны воспринимать глубокие духовные истины, они плавают на поверхности и ищут каких-то внешних признаков подтверждения своей веры. В Евр.5:11 сказано по поводу таких верующих: «**О сем надлежало бы нам говорить много; но трудно истолковать, потому что вы сделались неспособны слушать. Ибо, судя по времени, вам надлежало быть учителями; но вас снова нужно учить первым началам слова Божия, и для вас нужно молоко, а не твердая пища. Всякий, питаемый молоком, несведущ в слове правды, потому что он младенец; твердая же пища свойственна совершенным, у которых чувства навыком приучены к различению добра и зла**» (Евр.5:11-14).

 У русского писателя А.П. Чехова есть замечательный рассказ «Злоумышленник», который описывает слепоту людскую и непонимание ответственности. Суть рассказа в следующем. Судят одного простого мужика Дениса Григорьевича, который отвинчивал на железной дороге гайки от рельсов, чтобы использовать их для грузила при рыбной ловле. Его поймал за таким занятием железнодорожный сторож. И вот идет беседа следователя и злоумышленника, который даже и не понимает, что он совершил ужасный поступок, который мог привести к крушению поезда и к гибели людей. Он не чувствует своей вины и говорит в оправдание:

— *Уж сколько лет всей деревней гайки отвинчиваем, и хранил Господь, а тут крушение… людей убил. Ежели б я рельсу унес или, положим, бревно поперек ейного пути положил, ну, тогды, пожалуй, своротило бы поезд, а то… тьфу! гайка.*

*— Да пойми же, гайками прикрепляется рельса к шпалам!*

*— Это мы понимаем… Мы ведь не все отвинчиваем… оставляем… Не без ума делаем… понимаем…*

*— В прошлом году здесь сошел поезд с рельсов, — говорит следователь. — Теперь понятно почему…*

 Этот человек не понимает и не хочет понять истинного положения. Он знает только свое, знает, что ему надо грузило, а все остальное — нипочем. И потому он говорит следователю, как ни в чем ни бывало:

— *Да нешто, ваше благородие, можно без грузила? Ежели ты живца или выползок на крючок сажаешь, то нешто он пойдет ко дну без грузила?*

*— А ты не мог не знать, к чему ведет это отвинчивание… он приговаривается к ссылке в каторжные работы.*

*— Конечно, вы лучше знаете… Мы люди темные… нешто мы понимаем?*

*— Все ты понимаешь! Это ты врешь, прикидываешься!*

*— Зачем врать? Спросите на деревне, коли не верите… Без грузила только уклейку ловят, а на что хуже пескаря, да и тот не пойдет тебе без грузила.*

Такая ситуация кажется смешной в рассказе классика, но она трагична в реальной жизни верующих, которые не идут дальше того, что все должны их любить, что Бог обязан их привести в рай, а они уже никому и ничем не обязаны, потому что стали однажды верующими и теперь могут откручивать и разрушать, делать то, что Бог запретил, даже не осознавая своей вины, потому что так делают все. Им кажется, что весь мир вертится вокруг них. Страшная картина духовного состояния, к которому приходят, если не развиваются духовно, если не понимают глубины Божьего Слова.

Для того чтобы воспринимать глубины Божьего Слова, необходимо постоянно практиковать его в повседневной жизни, все более и более проникая в суть Писания и растворяя его жизнью. Не должно быть остановок, не должно быть усталости. Но во времена Иеремии народ привык к духовной лени и не был способен правильно воспринимать Божьи истины: «21 **Выслушай это, народ глупый и неразумный, у которого есть глаза, а не видит, у которого есть уши, а не слышит**». Сегодня мы видим такое состояние в церквах, когда многие превращаются только в прихожан-слушателей, но никак не в исполнителей Слова Божьего. Люди никогда не услышат истину, если не хотят ее услышать и если не хотят изменяться. Они будут говорить на обличение: «Это — ваша личная точка зрения». И это — страшно. Страшно поставить материальный достаток и благоденствие на первое место и не Богу служить, а жить так, чтобы Бог служил тебе. Такое отступление было во времена Иеремии, такую тенденцию мы наблюдаем и сейчас среди самодовольных христиан: «28 **сделались тучны, жирны, переступили даже всякую меру во зле**». И вопрос не в том, какую зарплату получает тот или иной христианин, а вопрос в том, на каком месте у него Бог, какие отношения он имеет с Господом, чем служит Ему, где центр тяжести его сердца. Люди потеряли страх, благоденствуют, и не говорят в сердце своем: «**Убоимся Господа Бога нашего**». «30 **Изумительное и ужасное совершается в сей земле:** 31 **пророки пророчествуют ложь, и священники господствуют при посредстве их, и народ Мой любит это. Что же вы будете делать после всего этого?**».

Суд неизбежен. «**Ибо время начаться суду с дома Божия**» (1Пет.4:17). И последствия суда для самоуспокоенных сегодня более страшны, чем Вавилонское пленение. Поэтому так важно нам смотреть на крест Голгофы, на распятого и воскресшего Христа, вникать в Слово Божье, вникать в себя и в учение, постоянно преображаться в образ Христа, оставить суету и привязанность к миру, устремить свои сердца на небеса, выйти ко Христу «**за стан, нося Его поругания**» (Евр.13:13), не смотреть на людское мнение, но пленять себя послушанием Христу.

 Итак, анализируя уроки прошлого и применяя их к сегодняшней ситуации, сделаем следующие **выводы**:

***Для вечности важно не то, что нравится нам и другим людям, а что нравится Богу***. Во избежание судов Божьих и для надежного входа в Царство Божье необходимо:

1. Иметь истинную, живую веру Божью, которая действует по Слову Господню, а не по привычке, которая не стоит на месте, а действует искренней любовью к Богу и к людям.
2. Убегать изо всех сил через труд для Бога и духовное совершенствование от самоуспокоенности и такого состояния, когда отсутствие духовного роста начинает нравиться и становится нормой.
3. Смотреть не на мнения людей, а на волю Божью, не любить того, что не любит Бог, и любить то, что любит наш Господь. Лучше быть в поругании за имя Господа и за Его истины, чем в похвале и славе у людей, которые ищут своего.

Итак, ***не любите то, что стало привычным для всех людей, а любите то, что любит и ценит Бог, Который не бывает поругаем***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, начинается с покаяния и примирения с Богом**

Дан.5:1-30: «1 **Валтасар царь сделал большое пиршество для тысячи вельмож своих и перед глазами тысячи пил вино.** 2 **Вкусив вина, Валтасар приказал принести золотые и серебряные сосуды, которые Навуходоносор, отец его, вынес из храма Иерусалимского, чтобы пить из них царю, вельможам его, женам его и наложницам его.** 3 **Тогда принесли золотые сосуды, которые взяты были из святилища дома Божия в Иерусалиме; и пили из них царь и вельможи его, жены его и наложницы его.** 4 **Пили вино, и славили богов золотых и серебряных, медных, железных, деревянных и каменных.** 5 **В тот самый час вышли персты руки человеческой и писали против лампады на извести стены чертога царского, и царь видел кисть руки, которая писала.** 6 **Тогда царь изменился в лице своем; мысли его смутили его, связи чресл его ослабели, и колени его стали биться одно о другое.** 7 **Сильно закричал царь, чтобы привели обаятелей, Халдеев и гадателей. Царь начал говорить, и сказал мудрецам Вавилонским: кто прочитает это написанное и объяснит мне значение его, тот будет облечен в багряницу, и золотая цепь будет на шее у него, и третьим властелином будет в царстве.** 8 **И вошли все мудрецы царя, но не могли прочитать написанного и объяснить царю значения его.** 9 **Царь Валтасар чрезвычайно встревожился, и вид лица его изменился на нем, и вельможи его смутились.** 10 **Царица же, по поводу слов царя и вельмож его, вошла в палату пиршества; начала говорить царица и сказала: царь, вовеки живи! да не смущают тебя мысли твои, и да не изменяется вид лица твоего!** 11 **Есть в царстве твоем муж, в котором дух святого Бога; во дни отца твоего найдены были в нем свет, разум и мудрость, подобная мудрости богов, и царь Навуходоносор, отец твой, поставил его главою тайноведцев, обаятелей, Халдеев и гадателей, — сам отец твой, царь,** 12 **потому что в нем, в Данииле, которого царь переименовал Валтасаром, оказались высокий дух, ведение и разум, способный изъяснять сны, толковать загадочное и разрешать узлы. Итак пусть призовут Даниила и он объяснит значение.** 13  **Тогда введен был Даниил пред царя, и царь начал речь и сказал Даниилу: ты ли Даниил, один из пленных сынов Иудейских, которых отец мой, царь, привел из Иудеи?** 14 **Я слышал о тебе, что дух Божий в тебе и свет, и разум, и высокая мудрость найдена в тебе.** 15 **Вот, приведены были ко мне мудрецы и обаятели, чтобы прочитать это написанное и объяснить мне значение его; но они не могли объяснить мне этого.** 16 **А о тебе я слышал, что ты можешь объяснять значение и разрешать узлы; итак, если можешь прочитать это написанное и объяснить мне значение его, то облечен будешь в багряницу, и золотая цепь будет на шее твоей, и третьим властелином будешь в царстве.** 17 **Тогда отвечал Даниил, и сказал царю: дары твои пусть останутся у тебя, и почести отдай другому; а написанное я прочитаю царю и значение объясню ему.** 18 **Царь! Всевышний Бог даровал отцу твоему Навуходоносору царство, величие, честь и славу.** 19 **Пред величием, которое Он дал ему, все народы, племена и языки трепетали и страшились его: кого хотел, он убивал, и кого хотел, оставлял в живых; кого хотел, возвышал, и кого хотел, унижал.** 20 **Но когда сердце его надмилось и дух его ожесточился до дерзости, он был свержен с царского престола своего и лишен славы своей,** 21 **и отлучен был от сынов человеческих, и сердце его уподобилось звериному, и жил он с дикими ослами; кормили его травою, как вола, и тело его орошаемо было небесною росою, доколе он познал, что над царством человеческим владычествует Всевышний Бог и поставляет над ним, кого хочет.** 22 **И ты, сын его Валтасар, не смирил сердца твоего, хотя знал все это,** 23 **но вознесся против Господа небес, и сосуды дома Его принесли к тебе, и ты и вельможи твои, жены твои и наложницы твои пили из них вино, и ты славил богов серебряных и золотых, медных, железных, деревянных и каменных, которые ни видят, ни слышат, ни разумеют; а Бога, в руке Которого дыхание твое и у Которого все пути твои, ты не прославил.** 24 **За это и послана от Него кисть руки, и начертано это писание.** 25 **И вот что начертано: мене, мене, текел, упарсин.** 26 **Вот и значение слов: мене - исчислил Бог царство твое и положил конец ему;** 27 **Текел — ты взвешен на весах и найден очень легким;** 28 **Перес — разделено царство твое и дано Мидянам и Персам.** 29 **Тогда по повелению Валтасара облекли Даниила в багряницу и возложили золотую цепь на шею его, и провозгласили его третьим властелином в царстве.** 30 **В ту же самую ночь Валтасар, царь Халдейский, был убит**».

Эта удивительная библейская история напоминает нам важнейшую истину о том, что при наступлении Божьего суда над человеком, он не так смел, как тогда, когда творит беззаконие и не задумывается о последствиях. Бог очень долготерпелив и милостив. Он не сразу совершает Свои суды, но дает человеку возможность покаяться, исправиться и изменить свою жизнь. «**Не скоро совершается суд над худыми делами; от этого и не страшится сердце сынов человеческих делать зло**», — сказано в Священном Писании (Еккл.8:11).

 Чем определяется ценность человека, его вес и значение в жизни? Большинство людей считает, что вес и значимость человека определяются властью, силой, финансовым влиянием, связями и т.д. Возможно, что на каком-то временном промежутке земной жизни это кажется правдой. Но Бог дает совершенно иной критерий. Этот критерий не зависит от того, как думают о человеке другие люди, не зависит от того, что думает он о себе сам, чаще всего, считая себя правильным перед Богом. Это зависит от состояния сердца человека, от его отношений с Творцом. «**Все пути человека чисты в его глазах, но Господь взвешивает души**», — сказано в Библии (Пр.16:2).

Мы видим из прочитанного текста Писания, что и царь Валтасар, и его отец Навуходоносор имели все: власть, силу, могущество, богатство, деньги. Но они не имели правильных отношений с Богом, Который дал им все это. Они игнорировали Его существование и власть, они не благодарили за Его милости, но в гордости все заслуги приписывали себе и не имели страха перед Богом и Его святынями, совершая грехи и творя беззакония. Совершенно другие ценности в душе Божьего пророка Даниила; он отвергает все почести людские, говоря царю: «**Дары твои пусть останутся у тебя, и почести отдай другому**». Даниил объясняет царю истинные ценности. Он дает возможность вспомнить, что Бог «**силен смирить ходящих гордо**» (Дан.4:34); он объясняет, что жизнь и сердце каждого человека в руке Господа, что и «**сердце царя — в руке Господа**» (Пр.21:1), что «**нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто перед очами Его: Ему дадим отчет**» (Евр.4:13). Даниил говорит: «18 **Царь! Всевышний Бог даровал отцу твоему Навуходоносору царство, величие, честь и славу.** 19 **Пред величием, которое Он дал ему, все народы, племена и языки трепетали и страшились его: кого хотел, он убивал, и кого хотел, оставлял в живых; кого хотел, возвышал, и кого хотел, унижал.** 20 **Но когда сердце его надмилось и дух его ожесточился до дерзости, он был свержен с царского престола своего и лишен славы своей,** 21 **и отлучен был от сынов человеческих, и сердце его уподобилось звериному, и жил он с дикими ослами; кормили его травою, как вола, и тело его орошаемо было небесною росою, доколе он познал, что над царством человеческим владычествует Всевышний Бог и поставляет над ним, кого хочет**». 22 **И ты, сын его Валтасар, не смирил сердца твоего, хотя знал все это,** 23 **но вознесся против Господа небес, и сосуды дома Его принесли к тебе, и ты и вельможи твои, жены твои и наложницы твои пили из них вино, и ты славил богов серебряных и золотых, медных, железных, деревянных и каменных, которые ни видят, ни слышат, ни разумеют; а Бога, в руке Которого дыхание твое и у Которого все пути твои, ты не прославил.** 24 **За это и послана от Него кисть руки, и начертано это писание.** 25 **И вот что начертано: мене, мене, текел, упарсин.** 26 **Вот и значение слов: мене — исчислил Бог царство твое и положил конец ему;** 27 **Текел — ты взвешен на весах и найден очень легким;** 28 **Перес — разделено царство твое и дано Мидянам и Персам.** 29 **Тогда по повелению Валтасара облекли Даниила в багряницу и возложили золотую цепь на шею его, и провозгласили его третьим властелином в царстве.** 30 **В ту же самую ночь Валтасар, царь Халдейский, был убит»**.

Трагический конец царя предупреждает о трагическом конце всех, кто не верит в Господа и отвергает Его как Вседержителя. Эта трагичность предопределена тем, что все люди грешны перед Богом, и самым большим грехом является грех неверия. О греховности человека говорит не только Писание, но и весь ход история человечества.

Вопрос, который мучает разум и сознание всех людей во все века: «Почему люди, обладающие разум и огромными знаниями, не могут жить счастливо на земле?». Действительно, почему люди не могут любить друг друга вместо того, чтобы истреблять друг друга и воевать? Почему не могут оказывать помощь друг другу и почитать один другого высшим себя вместо превозношения и гордости, вместо желания иметь власть над ближним? Почему вокруг войны, терроризм, ложь, лицемерие, наркомания и блуд вместо мира, правды, искренности и святости? На эти вопросы тщетно пытались дать ответ лучшие умы человечества, прилагая все усилия, чтобы дать людям лучшую и счастливую жизнь. Одни предлагали изменить общественный строй и совершали революции, которые переносили все проблемы и все зло людей в новое устройство в увеличенном масштабе. Другие предлагали систему просвещения и обучения, чтобы познать себя и окружающий мир и устроить каким-то образом свое существование в соответствии со сложившимися условиями жизни. Третьи призывали сейчас брать от жизни все, что только можно взять. Но все попытки людей изменить жизнь собственными силами без изменения своего сердца и без помощи Бога ничего не дали. Русский писатель А. Солженицын в своем произведении «Архипелаг ГУЛАГ» писал: «*Постепенно открылось мне, что линия, разделяющая добро и зло, проходит не между государствами, не между классами, не между партиями, она проходит через каждое человеческое сердце — и через все человеческие сердца… Даже в сердце, объятом злом, она удерживает маленький плацдарм добра. Даже в наидобрейшем сердце — неискорененный уголок зла. С тех пор я понял правду всех религий мира: они борются со злом в человеке (в каждом человеке)… С тех пор я понял ложь всех революций истории: они уничтожают только современных им носителей зла (а не разбирая впопыхах — и носителей добра), — само же зло, еще увеличенным, берут себе в наследство*».

Библия говорит, что смысл земной жизни не в материальном блаженстве, а в развитии души и духа, в установлении гармоничных отношений творения с Творцом, в примирении возгордившегося человека с любящим и долготерпеливым Богом, в возвращении к вечным Божественным ценностям:

Мф.16:26: «**Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою?**».

Иер.6:16: «**Так говорит Господь: остановитесь на путях ваших и рассмотрите**, **и расспросите о путях древних, где путь добрый, и идите по нему, и найдете покой душам вашим**».

Мф.11:28-30: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко**».

Люди, несмотря на развитие науки и техники, не стали жить спокойнее и проще, у них не уменьшилось проблем, страданий, болей и бессмысленных действий. Только Бог дает ответ на вопрос о счастливой жизни со смыслом, только Творец всей Вселенной и человека знает планы и намерения о Своем творении, знает пути достижения гармоничной жизни. Бог таким образом создал человека, что его счастливое существование во Вселенной будет возможно только в гармоничных отношениях любви со Своим Творцом, т.е. с Ним. Как ребенок не может иметь полноценной жизни без родителей, как растение не может полноценно развиваться без корня, как свет не может проявляться без источника, так и человек не может полностью проявить свои лучшие качества без Бога. Без Творца человек как творение не может реализовать образ Божий в отрыве от Создателя. Человек не может иметь истинные цели и ценности без Источника этих ценностей. «**Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего**», — говорит Господь (Ин.15:5). Бог создал людей для счастливой жизни, Он поддерживает жизнь и дает блага только при поиске Создателя и при примирении с Ним.

Деян.17:26-28: «**От одной крови Он произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли, назначив предопределенные времена и пределы их обитанию, дабы они искали Бога, не ощутят ли Его и не найдут ли, хотя Он и недалеко от каждого из нас, ибо мы Им живем и движемся и существуем**».

Глобальная причина всех бед человека — потеря связи с Творцом. Человек отпал от Бога, заражен смертельным вирусом греха, лекарство от которого есть только у Бога. Изменение жизни возможно только при установлении гармоничных отношений с Богом, при примирении с Ним и при полном изменении не условий, не строя, не окружения, а самой сущности человека, его сердца, его природы. Человек сам этого сделать не может, но это может совершить Творец при одном условии: человек должен поверить, что Бог есть, что Он послал Сына Своего Иисуса Христа на землю, чтобы уплатить за наши грехи Своей смертью на кресте Голгофы, восстановить справедливость в мире и дать людям возможность вернуться к своему Творцу через покаяние в неверии и в грехах.

Ин.14:6: «**Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня**».

Ин.3:16,17: «**Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него**».

Только осознав себя беспомощным и потерянным грешником без Бога, только приняв верой любовь и всемогущество Господа, умершего и воскресшего ради человека, только обратившись в молитве покаяния к Богу с просьбой о прощении грехов и неверия, человек получает спасение и помощь от Бога. Только при искреннем покаянии он восстанавливает с Господом гармоничные отношения, получает силу Духа Святого от Бога побеждать грех, получает новую Божественную природу и жизнь, основанную на вечных Божественных принципах.

Мк.16:16: «**Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет**».

Ин.11:25: «**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет**».

Ин.10:28: «**И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек; и никто не похитит их из руки Моей**».

Ин.10:10: «**Я пришел для того, чтобы имели жизнь и имели с избытком**».

Творение без Творца мало что значит, оно имеет малый вес. Каждому неверующему человеку Бог скажет на суде то же, что сказал и царю Валтасару: «**Ты взвешен на весах и найден очень легким**». Он вынужден будет сказать неверующему в Него человеку, что его гордое и самонадеянное сердце, его неизмененная греховная природа не совместима с Царством Божьим. Человек без Бога имеет жалкий вид и влачит нищенское духовное существование. Без Бога он не может раскрыть и получить все то богатство, которое желает дать ему Отец Небесный. Здесь имеет ценность только оценка Бога, а не мнение человека. *Представим себе человека, который находится на скамье подсудимых за множество преступлений перед царем. Что можно сказать о нем? Будет ли иметь значение его настроение, его самочувствие, его здоровье и то, что говорят о нем люди? Будет ли иметь значение то, хорошо ли он выспался перед заседанием суда или нет? Все это будет неважным. Важно то, что он находится на скамье подсудимых и против него выдвинуто серьезное обвинение, которое способно изменить всю его судьбу. Что может спасти такого человека? Только манифест помилования*. Все люди, какими бы они не казались в глазах других людей, виновны перед Богом и находятся в положении подсудимых. «**Все согрешили и лишены славы Божией**», — бескомпромиссно говорит нам Слово Божье (Рим.3:23). Нет ни одного человека, который бы был праведным от рождения. Все люди родились и живут во грехе. Что может спасти? Только покаяние, как об этом и говорит Слово Божье: «**Ибо возмездие за грех — смерть, а дар Божий — жизнь вечная во Христе Иисусе, Господе нашем**» (Рим.6:23).

Христос подчеркивает важность покаяния для примирения с Ним, когда говорит о неожиданно погибших людях при разных обстоятельствах: «**Если не покаетесь, все так же погибнете**» (Лк.13:5). Только вера в то, что за наши грехи уже уплатил Господь Иисус Христос, и принятие этой жертвы всем сердцем и всем разумением и всей крепостью дает манифест помилования:

Рим.8:1 «**Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу**».

Ин.1:12: «**А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть чадами Божиими**».

Ин.3:18: «**Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия**»

 Сегодня основной вопрос для каждого живущего на земле человека следующий: «Стали ли для тебя смерть Господа Иисуса Христа на кресте Голгофы и Его воскресение основными событиями Вселенной? Тронула ли и потрясла ли тебя такая весть, что твои грехи никто и ничто не смогут смыть, кроме Крови святого Сына Божьего, Который умер за тебя?» Этот вопрос касается каждого, этот вопрос касается и тебя. В зависимости от ответа на этот вопрос определяется твое положение перед Богом, твой вес в Божьих глазах, твое вечное будущее. Если ты не признаешь, что ты без Бога идешь в ад, что без Творца ты — беспомощный грешник, если ты не ищешь истинную цель жизни и примирения с Господом, то ты взвешен перед всевидящим Богом и найден очень легким. Если ты принимаешь самую великую во Вселенной проявленную к тебе жертву и любовь Бога в Сыне Иисусе Христе, Который умер и за тебя, то твоя ценность поднимается на неимоверную высоту, потому что Сам Бог принимает тебя в число Своих детей и обещает тебе: «**Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня имеет жизнь вечную**» (Ин.6:47).

 Если мы не проверяем себя, то это не значит, что Бог не испытывает нас и не произведет в самом конце нашей жизни справедливого и окончательного испытания и суда. Сын Навуходоносора, царь Валтасар, прекрасно знал обо всех судах Божьих, которые претерпел его отец. Он знал, что за высокомерие и гордость Бог лишил его отца Навуходоносора здравого рассудка, и отец в течение семи лет жил, как дикий зверь, питаясь травой. Валтасар, сын Навуходоносора знал все, но не смирился. В своей гордости он устроил большой пир, на который принес золотые и серебряные сосуды, взятые отцом не просто из каких-то царских сокровищ, но из Иерусалимского храма. Он пил из них, пока не увидел на стене напротив его страшное предупреждение «**Мене, мене, текел, упарсин**», в котором содержалось главное для него предупреждение и предстоящий суд: «Ты взвешен и найден очень легким». Никто из присутствующих на этом беззаконии не смог объяснить царю эти слова. Только Божий человек Даниил напомнил ему историю Навуходоносора и сказал: «**И ты, сын его Валтасар, не смирил сердца твоего, хотя знал все это, но вознесся против Господа небес, и сосуды дома Его принесли к тебе, и ты и вельможи твои, жены твои и наложницы твои пили из них вино, и ты славил богов серебряных и золотых, медных, железных, деревянных и каменных, которые ни видят, ни слышат, ни разумеют; а Бога, в руке Которого дыхание твое и у Которого все пути твои, ты не прославил**» (Дан.5:22,23).

 Может быть, ты сегодня не участвуешь в разгульных мероприятиях, может быть, ты не совершаешь явных и видимых грехов, но твое сердце не смиряется перед Богом. Ты не признаешь Его Господином своей жизни и возносишься против Господа и попираешь своей самоуверенностью мучения Господа Иисуса Христа на кресте Голгофы за всех людей и за тебя. Пренебрежение жизнью Сына Божьего, которую Он отдал за тебя, несравнимо с пренебрежением даже самой святой вещи. Пренебрегая Сыном Божьим, ты делаешь в миллионы раз больший грех, чем пренебрегать сосудами дома Божьего. Своим неверием и жизнью без поклонения Богу ты отвергаешь драгоценный дар спасения, приобретенного Иисусом Христом ценою великих страданий. Ты не можешь сегодня сказать, как и не мог это некогда сделать царь Валтасар, что не знал этого. Потому что Бог совершил много судов над грешными людьми, чтобы предупредить их: потоп; суд над Содомом и Гоморрой, суды через нарастающие стихийные бедствия и т.д. Ты не можешь сказать перед Богом: «Я не знал», потому что Бог знает, что причина в том, что ты не хотел.

 Когда-то каждый из живущих на земле встретится с Богом. О, эта встреча будет самой важной встречей во все века, потому что она определит нашу вечную участь. Слово Божье говорит, что Бог в любой момент может забрать нас и взвесить нашу душу на весах истины, любви и святости. Какими же весами для определения нашей ценности пользуется Господь? Эти весы — Слово Божье, Библия, истины Писания. Сам Господь предупреждает нас об этом: «**Отвергающий Меня и не принимающий слов Моих имеет судью себе: слово, которое Я говорил, оно будет судить его в последний день**» (Ин.12:48). И это Слово всюду призывает нас к покаянию и примирению с Богом. «**Покайтесь и веруйте в Евангелие**», — это был самый первый призыв Христа при Его выходе на служение (Мк.1:15). Горе нам, если мы окажемся очень легкими, если в нашем характере вместо отданной любви будет зло; если вместо истины мы принимали выгодную ложь; если вместо покаяния и оставления грехов имели лицемерную совесть и прятали беззакония от себя и от людей. Господь Сам определяет время нашей оценки, время нашего взвешивания и пригодности для Царства Божьего. Он может прийти за тобой, когда ты завидуешь, раздражаешься; когда имеешь худые мысли и планы; когда прячешься от труда и не несешь бремена других; когда осуждаешь ближнего; когда равнодушен, не холоден и не горяч ко всему тому, что происходит вокруг тебя; когда твоя гордыня связала душу и сердце и управляет целями и смыслом, и твой эгоизм, а не Божья истина и любовь, является направляющей силой твоей жизни. Мы никогда не знаем, в какой момент застанет нас Господь, но мы точно знаем, что если не покаемся перед Ним в Своих грехах, то погибнем. Если бы мы предстали перед Творцом Вселенной сейчас и держали ответ, то что бы мы услышали: «Хорошо, добрый и верный раб» или же: «Лукавый раб»?

 Только покаяние и вера в Господа Иисуса Христа спасает наши души. Ничто и никто (ни наша религия и исполнение обрядов, ни наши усилия и некоторые добрые дела, ни наша оценка самих себя, ни оценка других людей, ни наши сравнения с другими людьми в свою пользу) не могут спасти нас без веры, покаяния и примирения с Богом. *Существует известная притча о том, как одна женщина пришла к вратам рая, а ангел Божий не пустил ее туда и сказал, что ее имени нет в Божьей Книге жизни. Она возмущенно сказала: «Что я такого сделала, что не могу быть в раю». На это ангел ответил: «Ты не можешь быть в раю не потому что что-то сделала плохое (ведь все люди несовершенны и грешны), но потому, что не сделала самое важное: не совершила пред Ним покаяние и не получила в примирении прощение всех грехов, дар вечной жизни и манифест помилования»*. ***Только мое покаяние перед Господом и принятие Его страданий на кресте Голгофы за меня приводит к единству с Творцом***. И сегодня через Слово Божье Господь как бы говорит каждому человеку: «***Покайся и прими Господа в свое сердце, чтобы вместо пустого, легкого и осужденного навечно человека стать Его драгоценным дитем***».

Самое главное в жизни никогда нельзя откладывать на «потом». «**Ныне, когда услышите глас Его, не ожесточите сердец ваших**», — говорит нам Писание (Евр.3:7,8). У нас есть только сегодня, а всякое завтра, послезавтра и потом не в нашей власти. Самое лучшее, что мы можем сделать в нашей жизни, — это упасть перед Творцом на колени и попросить прощения. Попросить прощения за все грехи и неверие, за всю ту боль, которую мы доставляли умершему за нас на кресте и воскресшему ради нас Господу Иисусу Христу. Лучше это сделать сегодня, здесь и сейчас. Лучше это сделать теперь, пока Его милосердие еще действует, пока Его суды еще не начались, и пока, еще не наступило такое время, как у того царя перед судом, когда «**связи чресл его ослабели, и колени его стали биться одно о другое**», когда он «**чрезвычайно встревожился, и вид лица его изменился на нем**». Господь еще не призвал нас на суд. Мы еще живем и имеем свободу избрать веру или неверие, жизнь по Божьему Слову или жизнь по своей гордыне. Там, на суде, мы не будем так смелы, как в земной жизни. Там мы ничего не сможем сказать Господу и оправдаться перед Ним, когда Он спросит: «*Я умер и воскрес для тебя, понес твои грехи и дал тебе самую милосердную возможность придти ко мне и даром получить прощение, спасение и дар вечной жизни. Но ты этого постоянно не хотел и не принимал. Почему ты молчал, когда Я звал тебя через обстоятельства, через совесть, через родных и близких, через Писание, через церковь, где проповедовалось Мое Слово? Почему ты молчал, когда Я показывал всему миру Мои суды через стихийные бедствия, ураганы и землетрясения по местам, чтобы пробудить совесть всех людей? Почему ты молчал, когда всю жизнь перед тобой был выбор самого прекрасного пути — пути в Царство Божье? Может быть, потому, что тебе нравилась такая безответственная жизнь, может быть потому, что ты думал, что Меня нет только потому, что Я не совершал Свой суд по великой милости и долготерпению? Сегодня совершается этот суд, а у тебя нет манифеста помилования, потому что ты не принял верою в сердце тот факт, что Я страдал и умер за тебя. Я отдал всю Свою любовь тебе, а ты постоянно отвергал ее. Что же ты хочешь получить от Меня, когда твоя душа так легка, когда она не очищена верой, не наполнена любовью и смыслом? Ты взвешен на весах Божьей истины и найден очень легким и непригодным для Царства Божьего*». Такой смысл сказанного Господом на суде будет для каждого неверующего человека. Во время суда каяться и просить прощения уже будет поздно. Сегодня ты можешь избирать, но в этом выборе ты должен помнить, что в руке Господа «**дыхание твое**» и «**все пути твои**», и только Бог, в конечном счете, будет определять твою вечную судьбу. Помни это и избирай! Не проходи равнодушно мимо любви и милости Божьей, мимо прекрасной возможности стать спасенным и быть в числе детей Божьих. Бог когда-то придет со Своими весами и взвесит твою душу. Именно потому, что Бог любит каждого человека, Он призывает каждого к примирению с Ним до суда через Свое Слово: «**Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться, ибо Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную, посредством предопределенного Им Мужа, подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых**» (Деян.17:30,31).

 Любящий Бог желает нам блага, желает нам жизни, наполненной целью и смыслом, наполненной радостью созидания и вечным блаженством с Творцом. Ради этого Сын Божий приходил на землю, ради этого Он страдал за нас, ради этого воскрес и придет еще раз, чтобы совершить окончательный суд над миром. Услышьте всем разумом, всей душой и всем сердцем этот милосердный призыв любящего и спасающего Бога.

 Услышьте сегодня слова Апостола Павла, которые Бог вложил в его уста, чтобы каждый мог сделать важнейший в жизни шаг — шаг к покаянию и примирению с Богом:

«**Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения. Итак мы — посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом**» (2Кор.5:19,20). Да благословит вас Господь на этот шаг веры для всей полноты жизни с любящим и совершенным Богом. Аминь!

**Вера, действующая любовью, положительно влияет на окружающих**

Мф.5:13-16: «13 **Вы — соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям.** 14 **Вы — свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы.** 15 **И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме.** 16 **Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного**».

 Ответственность жизни каждого человека, а христианина в особенности, связана с тем, что ни один человек не может прожить свою земную жизнь так, чтобы не изменить или не повлиять на жизнь другого человека и других поколений. Мы все сильно зависим друг от друга, влияем друг на друга и воздействуем на нравственную судьбу мира. Во всей Вселенной нет такого уголка, где бы кто-то мог скрыться от отношений с людьми, и где наше существование не влияло бы на окружающих в лучшую или худшую сторону. Наша жизнь (желаем мы этого или нет) формирует и собственный характер, и характер других людей. Времени, отведенного каждому из нас для земной жизни, слишком мало, чтобы тратить его на все то, что не связано с вечностью, а мир слишком тесен для всего, кроме любви и истины. Поэтому хождение каждого христианина перед Богом должно быть таким, чтобы каждый миг, каждый час, каждый день и каждый год мы осознавали, что каждая мысль, каждое слово, всякая цель и всякий поступок оставят свои следы на характерах и судьбах наших и окружающих нас людей. В вечности мы непременно увидим отпечатки наших поступков на сердцах людей и на своем сердце. Какие следы на судьбах людей оставляем мы с вами? Что скажем мы в вечности Господу о своих намерениях и поступках, понимая что «**нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто перед очами Его: Ему дадим отчет**» (Евр.4:13)?

 Несмотря на то, что христианин — не от мира сего, он живет в мире и не может отделить себя от жизни общества. Наш Господь Иисус Христос говорит нам о том, чтобы мы влияли на мир, а не уединялись от общества для монашеского образа жизни. «**Вы — соль земли… Вы — свет мира**». В этих словах Христа заключена величайшая ответственность для каждого из последователей Христа. Эти слова относятся к каждому из нас, если только мы действительно являемся настоящими христианами. Здесь показано все то, что Господь желает видеть в нас. Только истинные последователи Христа, только Его дети являются представителями Бога на земле, и им дана величайшая привилегия представлять Божьи ценности перед миром. В греческом языке эти утверждения начинаются в предложении подчеркнутым местоимением «вы», что означает «***вы и только вы*** — соль земли и свет мира». Местоимение «вы» несет на себе главную смысловую нагрузку, на него делает ударение Господь, подчеркивая тем самым, что никто, кроме христиан (ни политики, ни цари, ни философы, ни ученые, ни эстеты), не могут положительно повлиять на этот утопающий в грехах мир.

 Слово Божье однозначно говорит нам о том, что весь мир греховен, что мир идет не по пути развития, а по пути деградации нравственных ценностей, и что мечты и надежды людей на «золотой век» без кардинального изменения человеческого сердца через веру в Господа Иисуса Христа обречены на полный провал. Философы, политики, ученые готовы изменять все, что угодно (систему, государственный строй, отношения, законы, экономику, даже биологическое устройство человека и его код ДНК и т.п.), но только не самого человека и не его ценности. Мир возрастает в интеллектуальных знаниях, но деградирует нравственно, поэтому даже самые лучшие знания могут применяться для зла и разрушения. Реальная проблема человека состоит не в недостатке знаний, а в недостатке истины, в непонимании самих себя, в непонимании цели и смысла жизни. Человек так создан Богом, что он не может жить истинной и полноценной жизнью при отсутствии верных отношений со своим Творцом. Все проблемы в этом мире связаны с потерей человеком Бога, связаны с грехом, эгоизмом, гордостью, тщеславием, себялюбием. Беда человека заключена в его греховной природе, а не в интеллекте. До тех пор, пока человек будет оставаться со своей невозрожденной греховной природой и жить искаженными мирскими ценностями, никакие революции, никакие реформы, никакое воспитание, никакое обучение без принятия Бога не помогут ему измениться кардинальным образом. Без принятия Бога природа человека будет оставаться падшей, греховной, она будет управляться страстями и похотями и вести вниз. «**Все согрешили и лишены славы Божьей**», — говорит нам Божье Слово (Рим.3:23). «**Весь мир лежит во зле**», — читаем мы в 1Ин.5:8. В Ин.3:19 мы можем увидеть глубину трагедии греховности человека, не принимающего спасительную жертву Иисуса Христа: «**Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия. Суд же состоит в том, что свет пришел в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет, потому что дела их были злы**» (Ин.3:18,19). В этом вся суть: люди более возлюбили тьму, потому что она соответствует их греховной природе. С каждым годом мир становится все хуже и хуже, людское общество все более и более развращается, делая мир мрачным и полностью испорченным.

Что делать? Как жить в этом мире? Как явить людям истину и свет? Каково назначение христиан в этом мире? Господь Иисус Христос говорит о том, что христиане должны двояко влиять на этот мир: 1) останавливать разложение греховного мира, предохранять его от еще большего падения, т.е. быть солью земли; 2) являть альтернативу и указывать на свет истин Христа, являть собой Христа и привлекать к Нему.

«13 **Вы — соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям**». Наш Господь использует очень яркие образы: соль и свет. Соль всегда была особой ценностью для людей. Древние римляне считали соль самой большой ценностью после солнца, а римские солдаты часто получали жалование солью. Соль часто служила знаком дружбы и разделения обязательств, символом соглашения, наподобие договора, заверяемого нотариусом в наши дни (2Пар.13:5); жертвы приносились с солью (Лев.2:13); соль всегда добавляли для вкуса (Иов.6:6). Для слушающих Христа было понятно, что соль представляет что-то очень ценное. И мы, христиане, понимаем сегодня, что Господь Иисус Христос использовал образ соли, чтобы подчеркнуть влияние характеров и жизни христиан на мир:

1) белизна соли символизирует *чистоту* христиан;

2) маленькая щепотка соли придает особый привкус пище, подобно тому, как и малое количество христиан придает этому миру *аромат Божественных ценностей*, без которых этот мир был бы серым и безнадежным;

3) соль без загрязнения примесями является устойчивым соединением, подобно тому, как и христиане должны быть *устойчивы*, тверды и непоколебимы в своих ценностях в разных обстоятельствах и не смешиваться с разными примесями мирских и разлагающих ценностей;

4) соль *предохраняет* продукты *от* *разложения* и порчи, подобно тому, как и христиане должны останавливать нравственное падение общества.

Важнейшее свойство соли, подчеркнутое Христом — это способность хранить мир от разложения, сдерживая его от возрастающей моральной и духовной порчи. Господь говорит, что христиане должны быть той «солью», которая предохраняет землю и живущих на ней людей от еще большего и катастрофического разложения. Бог предусмотрел разные механизмы сдерживания греха: государство и сдерживающие законы, семью, разные материальные стимулы и т.д. Но все эти механизмы с течением времени работают с уменьшающейся эффективностью при нарастающем грехе в обществе. Самым совершенным воздействием обладает влияние доброго человеческого примера на другого человека. Но что может сделать сегодня горстка чистых сердцем людей в этом мире, пропитанном грехом, злом, лукавством, эгоизмом и гордостью? Мы сами своими силами не сможем сделать ничего, но Бог сделает Свое дело, если мы будем верить в Него и останемся верными Ему. Если церковь не смешена с миром, если она стоит в истине, если ее ценности и действия отличаются от мира, то мир будет прислушиваться к ней и уважать ее, несмотря на то, что будет проявлять свою неприязнь, ненависть и агрессию. Для этого церковь не должна лишаться своей солености, т.е. не смешиваться с миром и не терять свои качества. Церковь способна положительно влиять на мир только тогда, когда абсолютно отличается от него.

Быть солью земли для христианина — это значит проявлять христианский характер, проявлять свое подобие Христу, обличать своей жизнью грех и сдерживать его; не участвовать в делах тьмы; залечивать раны греха своей помощью; быть последовательными и принципиальными во всех обстоятельствах, отвергая грех; пробуждать и терзать совесть грешников, вызывать чувство жажды к святому Слову Божью, оказывать здоровое воздействие на мир, быть моральным дезинфицирующим средством в греховном окружении. Это должен делать каждый христианин индивидуально. Христиане должны быть рассыпаны, как соль, по всей земле, чтобы позитивно влиять на мир. Каждый христианин должен стать небесной крупинкой соли и иметь свое положительное и сдерживающее влияние на людей. Печально, что в наше время мир оказывает более значимое влияние на Церковь, чем Церковь на мир. В этом состоит суть вопроса: кто на кого больше влияет? Мы ругаем этот греховный мир, мы сравниваем себя не с Господом, а с грешниками, мы все проблемы приписываем не себе, а процессам, происходящим в этом мире. Но Бог ставит перед нами совершенно иную задачу — судить не мир, а себя из-за того, что мы не являемся часто солью и не влияем позитивно на мир. Если портится мясо, то виновна также и соль, которая потеряла соленость. Состояние общества сильно зависит от духовного состояния Церкви. В периоды духовного пробуждения Израиля, общество Господнего народа всегда было сильным. В период пробуждения Церкви общество становилось менее восприимчивым ко греху и предохранялось от разложения. Господь обещает Аврааму сохранить Содом, если в этом городе найдется хотя бы десять праведников и говорит «**Не истреблю ради десяти**» (Быт.18:32). Эти десять и должны были бы стать «солью» Содома, но их там не оказалось. И сегодня Бог хранит еще этот мир и дает возможность для покаяния, потому что существуют истинные христиане. Относится ли каждый из нас к тем десяти, ради которых Бог еще сдерживает Свои суды? Когда Бог заберет Свою Церковь на небеса, тогда будет полное мракобесие и полное господство сил зла и беззакония. Каждый из христиан должен понимать, что истинно верующий — это огромное благословение для мира и для всех других верующих, а каждый номинальный верующий — это язва на Теле Христа. Если христианская жизнь не обличает мир, если верующие боятся быть истинными христианами и готовы ради мнимого мира и легкости пути идти на компромиссы, если их цели идут параллельно с миром, а не поперек ему, если они подражают миру в поступках, в принципах жизни, в лицемерии, в достижении своих корыстных целей, то мир уже победил такую поместную церковь. Такие христиане упали, утратили свойства соли, и их свидетельство является антисвидетельством. Такая церковь потеряла самое существенное, она потеряла силу соли. Если в церкви преобладает вольный стиль поклонения, звучит мирская музыка, нет святости и борьбы с грехом, нет порядка и дисциплины, нет послушания Слову и послушания младших старшим, жен мужьям, нет изменения к лучшему, то мир влияет на такую церковь больше, чем она на мир. Более того, такие христиане являются катализаторами греха, потому что люди думают, что так поступать разрешает Бог.

Как можно созидательно повлиять на мир, если самим принадлежать к этому миру и не отличаться от него? Никак. Поэтому, прежде всего, необходимо полностью отделиться от этого мира в своей системе ценностей, отделиться духовно, нравственно, не любить мира и мирской системы ценностей, не смешивать мирские ценности с Божественными. Христиане и мир должны кардинально отличаться. Никто не сможет увидеть в нас способность остановить нравственное разложения, если мы разлагаемся под действием этого мира. Слово Божье повелевает нам: «**Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек**» (1Ин.2:15-17). Мы иногда думаем, что любить мир — это открыто грешить, как делают неверующие и безнравственные люди. Но мы можем любить мир и не признаваться в этом даже самим себе. Если я больше ревную о том, чтобы заработать много денег для семьи, чем о том, как внести в семью духовные и вечные ценности при более скромной материальной жизни, то я люблю мир и подвержен корню всех зол — сребролюбию. В таких случаях христианин на вопрос о том, почему он не посещает никакие церковные общения, кроме утреннего воскресного богослужения, говорит: «У меня же — работа», как будто у всех других — отдых. Если я вместо помощи немощному брату или сестре иду к другому немощному брату и осуждаю первого за его спиной, то я люблю мир, потому что действую методами этого мира. Если я завидую, осуждаю, злословлю, думаю только о себе и о том, как бы не перегрузить себя духовным служением и как бы больше получить благ, то я люблю мир, и моя соль ни к чему не пригодна. Если я всегда считаю, что «моя хата с краю», если боюсь встать на борьбу за истину, проявить твердую библейскую позицию и заступиться за правду, потому что это принесет мне определенные неудобства, то я люблю мир, который поступает точно так же. Мы должны защищать христианские ценности и обличать грех. «**Имейте в себе соль**», — говорит Господь. «**Слово ваше да будет всегда с благодатью, приправлено солью, дабы вы знали, как отвечать каждому**», — пишет Апостол Павел (Кол.4:6). Господь желает, чтобы мы были спасителями мира от разложения, а не катализаторами, о которых мир может сказать: «Христиане тоже поступают так же, как и мы». Чтобы повлиять на мир, мы должны резко отличаться от него. «**И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому; и Я приму вас. И буду вам Отцом, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель**» (2Кор.6:17,18). Соль наших христианских принципов всегда будет неприятна миру. Господь не сказал нам, что мы — мед для земли, но сказал, что мы — ее соль. А соль, попадая на рану, вызывает боль, раздражение, огромные неудобства. Соль нашей жизни должна сдерживать грех, не боясь задеть чьих-либо интересов и не торгуя истиной. *В одном коллективе было принято сквернословить и осуждать других за их спиной. Пришедшая на работу в этот коллектив христианка, услышав это, в первый же день сказала: «Дорогие друзья! Я — христианка, и считаю, что обсуждать поступки других членов коллектива в их отсутствие — нехорошо и бесполезно, а сквернословие в моем присутствии — это полное неуважение и меня, и самих себя. Вы ведь не хотите, чтобы с вами так поступали ваши коллеги?». После этого и сквернословие, и обсуждения прекратились*. Эта христианка стала солью в данном коллективе и предотвратила его дальнейшее нравственное падение. Кто мы в повседневной жизни? Мы — спасители общества и соль земли или материал для того, чтобы выбросить на попрание людям, потому что превратились из-за беспринципности в дорожную пыль? Каждое видимое проявление нашей веры — это соль или пыль земли. Трудно быть солью земли, но очень легко стать пылью. Как только мы игнорируем Божьи ценности и принимаем ценности мира, смешиваясь с ним, мы становимся придорожной пылью, а не солью земли. Какая огромная разница в этих назначениях, дорогие братья и сестры!

Бог дал нам веру и определенные качества, дал нам небесную соль не для того, чтобы мы укромно спрятали ее на церковных полках. Он дал нам небесную соль для того, чтобы мы пропитывали этой солью мир, чтобы могли достойно переносить трудности и сдерживать дальнейшее падение общества и церкви, чтобы могли терзать совесть этого мира и являть пятое Евангелие своей жизнью.

Быть солью земли — очень сложная задача. Это связано с трудностями, презрением со стороны мира, злословием и даже открытым мщением. Но этого не надо бояться. Надо бояться потерять силу соли и не бояться потерять доверие греховного мира. Иоанн Златоуст пишет: «*Не злословия надо бояться, но того, чтобы не представить из себя лицемеров. Если же вы будете строги в обращении, и за это подвергнетесь злословию, радуйтесь. Таково именно свойство соли, что она едкостью остроты своей неприятна на вкус людей сластолюбивых. Злословие, следовательно, необходимо будет преследовать вас, но нисколько не повредит вам; напротив, будет свидетельствовать о вашей твердости. Если же вы, устрашась злословия, оставите подобающую вам твердость, то подвергнетесь тягчайшим бедствиям; вас все будут и злословить, и презирать, а это и значит: «****выбросить на попирание людям***».

 Если быть солью земли означает для христиан останавливать разложение мира и распространение зла (сдерживающий фактор), то быть светом мира означает разгонять тьму и являть свет Христовых истин, являть Божью благодать, любовь и святость, являть красоту Бога и Его совершенство (созидательный фактор). Мир нуждается и в том, и в другом: он греховен и нуждается в сдерживающей соли, он лежит во тьме и нуждается в свете. Но в свете мир нуждается еще больше, чем в соли, потому что соль замедляет разложение, а свет разгоняет тьму и указывает на источник жизни и всех благословений — на Христа. «14 **Вы — свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы.** 15 **И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме**». Без света нет жизни. Природа Бога есть свет, и первое действие Бога при сотворении было отделение света от тьмы (Быт.1:3-5). Никто не может быть светом мира, если отвергает Божий свет. Можно знать о свете, но не жить в нем.

Задача христиан — «**возвещать совершенство Призвавшего вас из тьмы в чудный свой свет**» (1Пет.2:9). Никакой христианин не должен прятать свое христианство, но должен являть отраженный свет Христов для всех людей. Это должно стать для нас самым главным делом жизни, потому что христианин по своей природе — это маленькая звездочка, отражающая небесный свет истин. В своем хождении мы должны быть подобны светящемуся городу на горе, который не может укрыться. Настоящий христианин не может спрятаться, он не может остаться незамеченным во тьме окружающего мира. Если мы прячем свое христианство, то мы не верны Христу. Нет смысла в свете, который не служит людям и который закрыт колпаком. Бог сделал нас светом не для того, чтобы скрывать его и поступать безрассудно.

Почему христианин должен быть светом мира? Потому что наш Господь — свет миру, а мы — Его дети. Мы не даем своего света, а отражаем свет Христов. Христос — истинный свет, живущий в нас, действующий в нас и через нас. В самом глубоком смысле, Божий свет — это совершенное откровение Его Слова и вечных спасающих истин, это — святость и истина Христа, это — путь на небо и к вечности:

Ин.8:12: «**Я свет миру; кто последует за Мною, тот не будет ходить во тьме, но будет иметь свет жизни**».

Ин.12:46: «**Я свет пришел в мир, чтобы всякий верующий в Меня не оставался во тьме**».

1Ин.1:5: «**И вот благовестие, которое мы слышали от Него и возвещаем вам: Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы**».

Еф.5:8: «**Вы были некогда тьма, а теперь - свет в Господе: поступайте, как чада света**».

2Кор.2:14: «**Но благодарение Богу, Который всегда дает нам торжествовать во Христе и благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте**».

 Мы отражаем свет Христов, прежде всего, когда любим друг друга:

1Ин.2:9,10: «**Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна**».

 Мы ходим во свете, когда стоим в истине Божьего Слова:

Пс.118:105: «**Слово Твое — светильник ноге моей и свет стезе моей**».

1Ин.1:7: «**Если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха**».

Порой бывает трудно совместить истину и любовь, но одно без другого не бывает, и в этом единстве любви и истины состоит хождение в Божьем свете. Только в таком случае христиане будут путеводителями слепых и тех, кто находится во тьме заблуждений и мирских ценностей.

Люди боятся света, боятся полноты правды, потому что при этом обнаруживаются их дела, а они этого не хотят. Христа ненавидели и распяли Его только потому, что Он был свят, чист и высвечивал Своим светом все пороки мира. Но только светом и любовью можно привлечь людей ко Христу. Как повлиять на мир и привлечь людей ко Христу? Своей жизнью и своими делами и плодами. Кто-то сказал: «*Теория может запутать, а жизненный пример — никогда*». Наша жизнь является самой привлекательной для мира. Как христианин я должен сначала привлечь к себе людей своим образом жизни, и только после этого я смогу оказывать влияние на них. Когда люди видят в нас кардинальное отличие от мира, видят совершенство, они начинают задумываться о причинах всего этого. Почему у нас хорошие семьи? Почему мы бескорыстны и всегда готовы помочь? Почему мы поступаем честно? Почему мы всю жизнь изучаем Библию? Почему наши лица светятся любовью и Божественной красотой? *Известен такой случай, который был с французским пиетистом Ф. Фенелоне. Он был истинным христианином, и его лицо сияло Божественной красотой. Однажды он ночевал с религиозным скептиком в гостинице в одном номере. Неверующий сбежал от него на следующее утро, а потом признался: «Если бы я остался в одном номере с этим человеком еще на одни сутки, то я бы вопреки себе стал христианином»*. Мы знаем примеры многих истинных христиан, когда их свет не могли заслонить узы. Например, страдалец за веру Божью Н. П. Храпов, будучи в узах, являл такой свет, что даже ярые атеисты и начальники тюрем желали общения с ним и признавали его высокий авторитет. Важно иметь веру Божью и твердое упование на Того, Кто является Источником света и радости. «**Ибо всякий, рожденный от Бога, побеждает мир; и сия есть победа, победившая мир, вера наша**» (1Ин.5:4).

У нас сегодня мало радости и света на лицах. Мы обременены заботами и борьбой, нам трудно, мы имеем раны и поношения от этого мира и от своих братьев и сестер, мы теряем друзей. Но это не снимает с нас ответственности быть светом мира, для чего надо по-новому посмотреть на свою жизнь и перевести внимание на истинный источник радости, обновиться в побеждающей вере, сменить приоритеты. Никто, кроме христиан, не может просветить этот мир. «***Вы и только вы*** — ***свет мира***», — говорит нам Христос и ставит всех перед ответственностью. Всякий шаг нашей веры может быть светом, а может нести и тьму. Невозможно передавать Христов свет миру, если стоять на путях тьмы. «**Итак, если свет, который в тебе, тьма, то какова же тьма?**» — спрашивает каждого из нас Господь Иисус Христос (Мф.6:23). Слово Божье повелевает нам, чтобы мы были «**неукоризненными и чистыми, чадами Божиими непорочными среди строптивого и развращенного рода, в котором вы сияете, как светила в мир**е» (Флп.2:15).

 Как этого достигать? Необходим постоянный и бескорыстный труд для Господа, постоянное общение с братьями и сестрами, свидетельство о Божьей благодати миру, жертвенность и добрые дела для славы Божьей, постоянное познание природы Христа и подражание Ему. Необходим поиск созидания, а не разрушения, поиск прощения, а не осуждения. Христианские ценности полностью противоположны ценностям мира, и их надо постоянно практиковать. Хочешь быть прощенным — прощай; хочешь быть любимым — люби; хочешь быть успешным — все отдай Богу; хочешь быть сильным — умей смиряться перед Словом Божьим; хочешь возрастать — не останавливайся на достигнутом; хочешь славить Бога — полностью умали свое «я»; хочешь быть высоким — служи другим. Только таким образом мы будем постоянно очищать свои сердца и будем тем светильником, который способен отражать Божий свет и являть его миру.

 *Один дровосек нанялся на работу и был очень рад, что может зарабатывать себе на хлеб. Первый день он срубил сорок деревьев, второй день — двадцать, а на третий день, несмотря на то, что работал с еще большим прилежанием, он срубил только десять деревьев. Он начал искать причину и выяснил, что из-за нехватки времени не наточил топор.* Христианское общение, изучение Слова Божьего, совместный труд, размышления над той или иной ситуацией, поиск истины, помощь друг другу, защита друг друга от клеветы и зла — все это для нас заточка топоров веры. На это не надо жалеть времени. Но всегда надо помнить, что топоры надо точить для того, чтобы рубить грех в себе самом, а не для того, чтобы рубить головы ближним или наносить им раны. Этому надо постоянно учиться. Христианин — это вечный ученик, для него нет законченного курса, он молод духом до тех пор, пока способен учиться и изменяться к лучшему, пока способен хранить в себе соль и отражать Божий свет.

Наша соленость и наш свет не должны зависеть от обстоятельств. Если мы действительно вручаем себя в руки Божьи и верим в Его любовь и совершенство, то мы должны спокойно переносить все Божьи остановки на своем жизненном пути, все трудности и испытания и не падать духом. В последнее перед Пришествием Христа время являть свет и быть солью земли будет очень сложно, потому что «**все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы; злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь**» (2Тим.3:12,13). Мы находимся в школе Христа, и время поступления в эту школу не зависело от нас, мы родились в такое время.. *Представьте себе ученика, который пошел в школу, начал учиться, но вдруг он встречает трудности: для учебы надо уделять время, надо пожертвовать многими привычными занятиями, чтобы быть хорошим учеником, надо во всем слушать учителя, исполнять его требования. И он решает, что не будет ходить в школу, потому что встретил много трудностей*. Может ли чему-либо научиться такой ученик, может ли из него вырасти ученый человек? Конечно же, нет. Мы не должны препятствовать Богу в нашем обучении, в обучении через обстоятельства, через трудности, через потери, через боли и через радости. Не всегда люди будут радоваться нашему свету и нашей соли. Часто наше благочестивое христианство будет для многих незваным гостем на празднике, будет жалом и тем, что терзает совесть людей, доставляет неудобства и желание избавиться от него. Апостол Павел пишет христианам, что мир не всегда ценит аромат христианства, но это не снимает с нас ответственности жить так, чтобы славить Господа: «**Но благодарение Богу, Который всегда дает нам торжествовать во Христе и благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте. Ибо мы Христово благоухание Богу в спасаемых и в погибающих: для одних запах смертоносный на смерть, а для других запах живительный на жизнь. И кто способен к сему?**» (2Кор.2:14-16). Христианину с каждым годом жизни будет все труднее являться солью и светом. Но это не должно приводить нас к тому, чтобы мы обособлялись друг от друга, чтобы мы уставали настолько, чтобы ранить своих братьев и сестер, терять любовь и прощение, терять простоту во Христе и взаимопомощь, терять искренность в общении. Только имея любовь друг к другу и находясь в истине, мы сможем претерпеть все до конца, спастись и прославить Бога.

Прославление Бога, а не себя является целью нашей земной жизни и условием для перехода в вечность. Поэтому все поступки и принципы мы должны сверять по этому критерию: «То, что я сейчас делаю, славит Бога или меня?». Никто не должен поступать по принципу отмщения, по принципу тщеславия и гордости. Все должно славить Христа, а не защищать личные интересы. Мы должны являть людям Христа, а не себя: «16 **Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного**». И соль, и свет отдают и растрачивают себя, так и нам надо стремиться прославить Господа и спасти ближних. Будем всегда помнить об этом.

Дорогие братья и сестры! Давайте будем проявлять свои лучшие качества, быть «светом» и «солью», не поддаваясь на искушения дьявола, давайте будем любить друг друга и хранить истину, давайте будем носить бремена друг друга и подставлять плечо для нужд ближних. В противном случае все потерпят урон, потому что наш мир слишком тесен для всего, кроме любви и истины.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Чтобы любить людей этого мира, необходимо возненавидеть его ценности и заменить их Божьими***.Для положительного влияния на людей необходимо:

1. Быть солью земли, т.е. бескомпромиссно являть своей жизнью христианский характер, не любить мира и того, что в мире, обличать своей жизнью грех и сдерживать его, иметь твердую христианскую позицию, убегать от смешивания с миром и быть абсолютно противоположным этому миру, чтобы сдерживать его дальнейшее разложение и не подвергать себя его влиянию.

2. Быть светом мира, т.е. своей действенной, благочестивой и созидательной жизнью привлекать людей ко Христу, открывая и указывая на вечные Божественные истины любви, красоты, цели и смысла жизни при пребывании в Господе, чтобы люди могли увидеть Христа как Спасителя и совершенного Господа и изменить свою жизнь.

3. Все это делать при одном важном условии: прославлять всегда и во всем Господа, а не себя, являть людям не свое совершенство, а совершенство Христа.

Итак, ***для положительного воздействия на сердца людей подражай только Христу и бойся смешивать Его ценности с ценностями этого мира***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, служит здесь и сегодня**

Мф.6:25-34: «25 **Посему говорю вам: не заботьтесь для души вашей, что вам есть и что пить, ни для тела вашего, во что одеться. Душа не больше ли пищи, и тело одежды?** 26 **Взгляните на птиц небесных: они ни сеют, ни жнут, ни собирают в житницы; и Отец ваш Небесный питает их. Вы не гораздо ли лучше их?** 27 **Да и кто из вас, заботясь, может прибавить себе росту хотя на один локоть?** 28 **И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут: ни трудятся, ни прядут;** 29 **но говорю вам, что и Соломон во всей славе своей не одевался так, как всякая из них;** 30 **если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры!** 31 **Итак, не заботьтесь и** **не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться?** 32 **потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом.** 33 **Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**. 34 **Итак не заботьтесь о завтрашнем дне, ибо завтрашний сам будет заботиться о своем: довольно для каждого дня своей заботы**».

 «*Забота — она и в скважину замочную пролезет*», — верно заметил немецкий поэт и мыслитель И. В. Гете (1749-1832). Заботы обусловлены желанием иметь материальные блага и комфорт, чаще всего для себя. Сегодня у людей так много забот, что они лезут в души, умы и сердца людей со всех сторон и заполняют все слабые места нашей веры. Они истощают силы, часто вводят в пессимизм, не дают спокойно спать и лишают радости жизни даже некоторых верующих людей. Истинную веру, которая действует любовью, невозможно представить себе без служения другим, без заботы о ближних, без отдачи себя людям. Не может быть христианином человек, для которого другие люди — только лишь средство для достижения собственных целей, а не возможность прославить Господа через служение им. Печально, если у тебя нет никого из людей на земле, которые о тебе могли бы побеспокоиться, но в сотни раз хуже, если нет рядом ни одного человека, о ком бы можно было и должно позаботиться тебе. По большому счету, истинное христианство — это жизнь для других, и если этого нет в нашей вере, то она является или мертвой, или искаженной эгоизмом. Вся наша вера и наша жизнь пронизаны разными заботами, переживаниями. Чем больше мы служим себе и заботимся о себе, тем меньше времени остается для других и для Бога, а, следовательно, для Царствия Божьего. Наш век — это век суеты и порабощения материальными ценностями. Верующие люди тоже имеют много ненужных забот и суеты. Все это пытается проникнуть в церковь и ослабить ее. Как относиться к необходимым заботам, как превратить заботы не в уныние, а в радость и в укрепление веры? Блестящее открытие по этому вопросу делает наш Господь Иисус Христос в Нагорной проповеди.

 Ранее Христос говорил об отношении к богатству, об опасности собирания сокровища на земле и о том, что нельзя служить одновременно Богу и богатству (Мф.6:19-24). Господь подчеркивает, что у христиан есть не два господина (богатство и Бог), а только один — Господь. Есть люди, которые работают на двух и более нанимателей, но нет хозяев, которые бы полностью владели бы такими людьми. Служить Господу можно только тогда, когда полностью посвятишь себя Ему и отдашь себя в Его распоряжение полностью, а не частично. У человека всегда стоит самый важный выбор: между Творцом и тварью, между небесным и земным, между вечным и временным. Казалось бы, что совершенно невероятно сделать выбор в пользу земного и временного. Но как часто это делают и верующие люди, обкрадывая самих себя!

После этого принципа о невозможности полноценного служения Богу и мамоне Господь говорит о том, как нам смотреть на самые необходимые заботы жизни: питание, одежда, необходимый уровень материального достатка. Господь говорит о настоящей преданности Богу и о поддельной, говорит о том, как мы должны вести себя, чтобы избрать верный приоритет.

«25 **Посему говорю вам: не заботьтесь для души вашей, что вам есть и что пить, ни для тела вашего, во что одеться. Душа не больше ли пищи, и тело одежды?** 26 **Взгляните на птиц небесных: они ни сеют, ни жнут, ни собирают в житницы; и Отец ваш Небесный питает их. Вы не гораздо ли лучше их?** 27 **Да и кто из вас, заботясь, может прибавить себе росту хотя на один локоть?** 28 **И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут: ни трудятся, ни прядут;** 29 **но говорю вам, что и Соломон во всей славе своей не одевался так, как всякая из них;** 30 **если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры!**».

 Человека всегда волновало и волнует личная материальная безопасность. Христианам тоже часто думается, что если бы они были полностью материально обеспечены, то они могли бы во много раз эффективнее служить Богу. «Вот дострою дом, потом уже послужу Христу. Вот выучу детей, потом буду много жертвовать на Божье дело. Вот поправлю здоровье, потом буду посещать больных». Такие рассуждения являются самообманом, потому что никогда не наступает это «потом». Если мы сегодня не служим Богу, в руках Которого все обстоятельства, в том числе и материальные средства, и наше здоровье, и «завтра», и «потом», то как Он даст нам блага, если они будут только утверждать нас в эгоизме и ставить наши интересы на первое место. «**Просите, и не получаете, потому что просите не на добро, а чтобы употребить для ваших вожделений**», — сказано в Иак.4:3. Философия потребления является коварным заблуждением. Погрузиться в материальные проблемы, поставить их на первое место, жить этим, а Господу служить по остаточному принципу — это ложная цель и опасное направление.

Но не может же верующий ничего не делать, а только сидеть и молиться Богу о хлебе насущном на сей день? И не призывает же Библия к нищете и к тому, чтобы жить по принципу: «Чем беднее, тем лучше»? Конечно, нет. Не бездействовать учит здесь Господь, потому что это противоречило бы всему Писанию. Всюду Господь через Слово Божье учит, чтобы верующие трудились, чтобы они не были беспечны, чтобы проявляли разумную заботу о себе и ближних. Так, например, Господь рассказывает притчу о талантах, где решительно осуждается лень и нежелание умножать плод: «**Господин же его сказал ему в ответ: лукавый раб и ленивый!... Надлежало тебе отдать серебро мое торгующим, и я, придя, получил бы мое с прибылью… А негодного раба выбросьте во тьму внешнюю: там будет плач и скрежет зубов**» (Мф.25:26, 27,30.).

Осуждение лени, беспечности и отсутствия заботы о других мы часто встречаем в Божьем Слове:

Пр.6:6-11: «**Пойди к муравью, ленивец, посмотри на действия его, и будь мудрым. Нет у него ни начальника, ни приставника, ни повелителя; но он заготовляет летом хлеб свой, собирает во время жатвы пищу свою. Доколе ты, ленивец, будешь спать? когда ты встанешь от сна твоего? Немного поспишь, немного подремлешь, немного, сложив руки, полежишь: и придет, как прохожий, бедность твоя, и нужда твоя, как разбойник**».

Ис.32:11: «**Содрогнитесь, беззаботные! ужаснитесь, беспечные! сбросьте одежды, обнажитесь и препояшьте чресла**».

2Фес.3:7-12: «**Ибо вы сами знаете, как должны вы подражать нам; ибо мы не бесчинствовали у вас, ни у кого не ели хлеба даром, но занимались трудом и работою ночь и день, чтобы не обременить кого из вас, — не потому, чтобы мы не имели власти, но чтобы себя самих дать вам в образец для подражания нам. Ибо когда мы были у вас, то завещевали вам сие: если кто не хочет трудиться, тот и не ешь. Но слышим, что некоторые у вас поступают бесчинно, ничего не делают, а суетятся. Таковых увещеваем и убеждаем Господом нашим Иисусом Христом, чтобы они, работая в безмолвии, ели свой хлеб**».

Гал.6:2: «**Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов**».

Флп.2:4: «**Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других**».

Ничего не делать, когда можешь, а только просить у Господа — это искушать Бога. «*Молитва без дел — это попрошайничество, а дела без молитвы — это самоуверенность*», — говорил известный миссионер в Китае Хадсон Тейлор. Тот же Тейлор усвоил от Бога урок о том, что человек должен делать свое дело, а Бог — свое, но человек должен быть соработником Богу и отдавать Ему первое место. *Отсутствие рассудительности и «сверхдуховность» бывают весьма вредны, о чем убедился и свидетельствовал Тейлор во время своего первого путешествия в Китай в 1853 году. Когда во время сильного шторма возникла угроза кораблекрушения, он подумал, что будет непочтительно по отношению к Богу надеть спасательный пояс. Поэтому он отдал свой пояс и был спасен с большими трудностями*. *Позже он напишет: «Использование средств не должно уменьшать нашей веры в Бога, и наша вера в Бога не должна мешать нам использовать любые средства, что Он нам дал»*.

Слово Божье призывает нас: «**То вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность**» (2Пет.1:5). Лютер с презрением пишет о ленивых христианах, которые свою лень прикрывают якобы высокой духовностью и упованием на Господа: «*Они поступают так, как будто имеют право просто сидеть и ожидать, пока Бог закинет им в рот жареного гуся*». Не о лени, не о безделье, не о беспечности идет речь в Нагорной проповеди, а о том, что является истинной ценностью нашего сердца. Здесь Господь говорит об опасности для христианина такого состояния, когда он живет чрезмерной озабоченностью материальными благами. Он говорит о том, что если христианин озабочен материальными вещами настолько, чтоб они овладевают его сердцем и стоят на первом месте, и если на это уходят все его силы и дарования, то это является своего рода одержимостью материальным и не совместимо с подлинным христианством. Трижды Он призывает Своих последователей: «Не заботьтесь», т.е. не беспокойтесь чрезмерно, не беспокойтесь напрасно, потому что суть жизни состоит вовсе не в материальных благах. Еще древние говорили: «*Мы едим, чтобы жить, а не живем, чтобы есть*».

 Господь использует очень яркие сравнения, взятые из Его творения. Он использует в качестве примеров птиц и полевые лилии. На примере птиц Он показывает бесполезность чрезмерных забот о пище. Господь берет в качестве примера птиц не случайно. Он мог бы взять в качестве примера героев веры, таких как Илий, которого питали вороны (3Цар.17:1-16); Моисея и людей Израиля, которым при исходе из Египта Бог в течение сорока лет посылал манну с неба (Исх.16:35); Иакова, который пошел из отеческого дома без ничего и молился Богу, Который «**даст… хлеб есть и одежду одеться**» (Быт.28:20). Но Господь не берет эти примеры героев веры, потому что Он знал, что многие христиане будут оправдываться и возражать: «Они — герои веры, а у нас такой веры нет». Поэтому Иисус приводит в пример творение, которое более низкое по статусу, чем человек, Он берет для примера птиц. Все Бог создал для человека. И теперь Господь показывает, что если даже те, кого Бог создал для нас, имеют по милости Божьей пропитание на каждый день, то уж тем более Бог позаботится о Своих детях. Иисус показывает, что если Бог так заботится о самых низших тварях, то тем более Он подаст Своим чадам то, в чем они имеют нужду. «26 **Взгляните на птиц небесных: они ни сеют, ни жнут, ни собирают в житницы; и Отец ваш Небесный питает их. Вы не гораздо ли лучше их?**». Господь этим пояснением пресекает всякий повод к оправданию недоверия Богу для всех без исключения верующих. Этим примером Господь показал нам не то, что не надо питаться, а то, что не надо все силы и внимание сосредотачивать на питании. Иисус показывает не то, что не надо сеять и жать, а то, что без веры в Бога, без любви к Нему, без милости Божьей и без Его попечения и заботы о нас, никакой труд не сможет ничего дать. Если Бог оставит нас, то никакие заботы, никакие усилия, никакая суета, никакой изнурительный труд не помогут нам. Все это будет тщетным, если не будет солнца, не будет влаги, не будет нужной температуры, не будет требуемой защиты от вредителей, например, от саранчи, не будет Божьей защиты от стихийных бедствий, от вредных излучений, от расположения облаков и т.д. Человек намного беспомощнее, чем он сам о себе думает. Простая засуха сводит на нет все труды над урожаем. Обильные дожди и затопления сводят на нет все людские труды. Поэтому Господь и говорит, чтобы мы трудились, и сеяли, и жали, и производили продукцию, но чтобы все это не было смыслом и целью нашей жизни, чтобы этому мы не уделяли основные силы и время, которые мы должны отдавать Господу. Господь как бы говорит нам через это Слово: «Вы позаботьтесь о Божьем и о небесном, а Я позабочусь о вашем и земном». Итак, если Бог питает творение низшего порядка без их сознательного на то участия, то тем более Он пропитает (с их сознательным участием) тех, для кого был создан мир и все, что в нем.

 Господь показывает также бесполезность и бессмысленность чрезмерных забот о материальном, потому что без Его ведома и без Его дыхания жизни и силы ничего не может измениться. Зачем переживать о том, на что ты повлиять не можешь? Заботься лучше о том, что ты можешь изменить к лучшему и чем можешь послужить Богу, людям и себе. Подобно тому, как телу ты не можешь прибавить роста без Бога даже на один мм (а уж тем более на один локоть, т.е. на 48 см), точно так же не сможешь найти пищи, думая что это только в твоих силах. «27 **Да и кто из вас, заботясь, может прибавить себе росту хотя на один локоть?**». Здесь Господь говорит, чтобы мы освободили свои души от неразумной озабоченности и отказались от личных амбиций, касающихся только меня самого: *мое* удобство, *мой* дом, *моя* машина, *мое* положение, *мое* здоровье, *моя* слава. В конечном итоге, можно заботиться либо о себе самом, либо о Боге и Его деле, а третьего не дано. От того, что стоит у нас на первом месте, зависит наше христианство, наши отношения с Богом и наше благословение.

 Говоря об одежде, Господь приводит в пример полевые лилии. «28 **И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут: ни трудятся, ни прядут;** 29 **но говорю вам, что и Соломон во всей славе своей не одевался так, как всякая из них;** 30 **если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры!**». Здесь использован тот же принцип сравнения, только более усиленный. Траву после засыхания использовали в качестве топлива для разжигания печи, потому что после короткого срока она уже не годилась ни на что иное. Эта красота цветов — временная, сначала она радовала глаз, а потом используется в качестве топлива и сгорает. Она не имеет вечного значения и вечных ценностей. Апостол Петр так пишет об этом: «**Ибо всякая плоть — как трава, и всякая слава человеческая — как цвет на траве: засохла трава, и цвет ее опал**» (1Пет.1:24). В примере с лилиями Господь показывает, что Он заботится о них в свое время, что Он дает им красоту, превосходящую красоту царских одежд самого богатого царя Соломона, что они совсем мало живут и их бросают в печь в качестве топлива. И если так Бог заботится о траве, которая сгорит, то тем более Он позаботится о детях своих, которых Он наделил душою, для которых образовал тело, которым дал разум, дал нравственные и духовные законы, ради которых Он создал всю Вселенную, все видимое и невидимое, ради которых отдал Сына Своего на смерть. Рим.8:32: «**Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**».

Иоанн Златоуст пишет: «*Христос запрещает нам не только заботиться о красивых одеждах, но и удивляться, когда видим их на других. Убранство цветов, красота трав и даже само сено более достойно удивления, чем наши дорогие одежды. Итак, для чего ты гордишься тем, в чем тебя несравненно превосходит трава? Итак, если Бог и сену дает то, что вовсе ему не нужно (нужна ли, например, красота огню?), то как Он тебе не даст того, в чем ты имеешь нужду?*». Какой отец не даст необходимого своим детям? Для тех, кто сомневается в Божьей любви и в Божьем совершенстве в отношениях с нами, Его детьми, Господь говорит: «**Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него**» (Мф.7:11). Если люди этого не понимают и не вмещает, то таких Господь называет ***маловерами***. Иисус подводит следующий итог размышлениям о еде и одежде: «31 **Итак, не заботьтесь и** **не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться?** 32 **потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом.** 33 **Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**». Здесь Христос говорит о том, что неверующие люди, люди, которые не знают истинных ценностей, не знают Христа, живут ложными ценностями. И если вы, дети Божьи, поступаете так же, то в чем ваша вера и что особенного вы делаете? Недоверие Богу — это грех. Ставить Бога не на первое место — это грех. Служить себе, а не Богу и людям — это грех. Ставить материальное на первое место — это идолопоклонство. Быть увлеченным ненужными заботами — это обворовывание самого себя и Бога, что тоже является грехом. Недоверием мы останавливаем щедрость Бога, Который желает для нас блага и учит, чтобы мы были зависимы только от Него.

Каждый верующий должен задуматься о своем хождении пред Богом. А каждый служитель должен быть еще более жертвенным и жить не для себя, а для людей, утопив полностью свои земные заботы в своем сердце через глубокое проникновение в Божье служение. В этом есть особое счастье и душевный мир. Английский поэт Бенджамин Джонсон (1573-1637) писал: «*Забота о людях, однажды вошедшая в сердце человека, превратится в настоящее сокровище, прежде чем обретет покой*». Наш Господь заботу о людях в земной жизни поставил на первое место, а Сам, будучи Царем Вселенной, пренебрегал всем материальным и говорил: «**Лисицы имеют норы, и птицы небесные — гнезда; а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову**» (Мф.8:20).

Господь говорит, что истинного христианина отличает то, что он ищет Царства Божьего и Божьей правды, будучи уверен, что Бог поможет разрешить все его иные проблемы. «33 **Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» — вот суть христианских приоритетов.

Что значит искать Царства Божьего и Божьей правды? Это означает не только теоретические познания о Царстве и Боге, а повседневно жить ценностями этого Царства и Божьими ценностями:

1. Принятие Божьей системы вечных ценностей, которые несут мир с Господом и радость в Святом Духе; постоянный поиск сокровищ на небесах, среди которых особенно ценными являются любовь, праведность, святость, благочестие.

2. Ожидание Царя и подготовка себя ко встрече с Ним во время Второго Пришествия, чтобы явиться пред Ним без пятна и порока.

3. Преображение в образ Христа.

4. Свидетельство людям о Царстве с целью служения им и приведения их в Царство Отца Небесного как основная забота сего века для христиан.

Если спросить сегодня каждого христианина: «Доверяете ли вы Господу?», то почти сто процентов верующих скажут твердо: «Да, конечно!». Но когда верующие встречаются с реальными обстоятельствами, то тогда видно, что вера многих носит общий, формальный, абстрактный характер. Мы верим вообще, но не можем доверять Господу в частности. Из-за второстепенных забот века сего многим не хватает времени и сил на самое главное: посещать собрания, принимать участие в изучении Библии, спокойно и уединенно молиться, общаться с братьями и сестрами, изучать Писания и размышлять над Словом Божьим. Мы все время куда-то торопимся, как будто все самое важное в нашей жизни будет в будущем, будет завтра. Мы быстро молимся; механически, без глубокого размышления и истинного общения с вечностью, читаем Божье Слово; мы часто формально спрашиваем братьев и сестер: «Как дела?» и, не дождавшись ответа, убегаем в суету. Мы уже часто боимся даже говорить о том, что не хватает времени для служения Богу и тем боле не хватает веры поставить Бога во всем на первое место. ***Но ведь это и есть самое важное и ценное перед Богом***. Остановитесь, потому что мы живем сегодня и проявляем веру, действующую любовью, только сегодня.

Наш Господь учит нас, чтобы мы могли всегда полагаться на Бога не только в общем, не только теоретически, но и в частности, в каждой конкретной ситуации. Почему так? Потому что Бог не изменяется, потому что «**Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же**» (Евр.13:9). И если Господь заботился о нас всегда, заботился вчера, заботится о нас сегодня, то есть твердая уверенность, что Он будет заботиться о нас и завтра, и через десятки лет, Он будет заботиться и о нас, и о наших детях. «**Я был молод и состарился, и не видал праведника оставленным и потомков его просящими хлеба**»,— сказано в Пс.36:25. Обратим внимание, что здесь речь идет не о формальном верующем, а о праведнике и о его потомках.

 Христианин должен быть человеком одной цели — достичь Царства Божьего и прославить Бога. Мы не можем удовлетвориться тем, что дадим Богу только чуть-чуть славы, потому что Бог ради нас отдал всего Себя. Все наши силы и все наше внимание должны быть сосредоточены на том, чтобы наш Царь был увенчан истинной славой через нашу жизнь и веру, а не на том, как иметь красивую одежду и вкусную пищу. *Известно, что великий физик Альберт Эйнштейн всегда одевался очень просто. Когда он был еще малоизвестен, он носил простой пиджак, на котором была небольшая дырка. Коллеги по работе говорили ему, чтобы он сменил одежду или зашил дырку, на что тот отвечал: «А меня все равно никто не знает». Когда Альберт Эйнштейн стал выдающимся физиком со своими бессмертными трудами, его коллеги заметили: «Ну, сейчас то уже можно сменить костюм». На это ученый ответил: «Теперь меня и так все знают*». Приверженность одной идее, поглощение трудом исследователя оставили за бортом забот все материальное и преходящее. Это — пример для христиан, которые должны превзойти людей мира сего. «*Как хорошо для Церкви, когда у нее нет другой опоры, кроме Бога*», — писал французский ученый и философ Б. Паскаль (1623-1662).

 И далее наш Господь ставит решающую точку в заботах века сего, после чего сказать больше нечего: «34 **Итак не заботьтесь о завтрашнем дне, ибо завтрашний сам будет заботиться о своем: довольно для каждого дня своей заботы**». Здесь речь идет о чрезмерной заботе о будущем и о бесплодной попытке человека решать будущие проблемы своими воображаемыми методами и силами.

Еще мудрый Соломон сказал: «**Всему свое время, и время всякой вещи под небом**» (Еккл.3:1). И это «свое время» определяет не немощный человек, а совершенный Господь

Есть люди, которые все время переживают за прошлое: за прошлые ошибки, за утраченные возможности, за потерянное время. Они переживают столько много времени и тратят столько сил, что их не остается для созидания Божьего дела сегодня. И что удивительно — эти переживания напрасны, потому что прошлое изменить невозможно, можно только сегодня и сейчас сделать правильные выводы из уроков прошлого. Надо проанализировать свое прошлое, сделать выводы и идти вперед, не оглядываясь назад, идти вперед не спиной, а верой. Надо с великим доверием отдать свое будущее, каждый конкретный год, день и час совершенному Господу и ожидать милости от Него. Итак, и прошлое, и будущее имеет созидательный смысл только тогда, когда сегодня мы полностью отдаемся в руки Господа. Мы имеем для служения Господу, людям и для преобразования себя в образ Христа только «сегодня», потому что «вчера» уже ушло, а завтра еще не наступило и оно не в нашей власти. А это «сегодня» очень быстро проходит, поэтому им надо очень сильно дорожить.

Нам иногда хочется определить каждый свой день и шаг на будущее, чтобы избежать проблем. Этими ненужными заботами, к сожалению, часто живут верующие. Мне приходилось встречаться с верующими, которым нет еще и тридцати лет, но которые уже сейчас планируют свой стаж для будущей пенсии. Также приходилось иметь беседы с верующими, которые еще сами молоды, их дети еще не ходят в школу, а они уже определяют профессию своих детей и определяют будущее еще не родившихся внуков. *Однажды мы приехали в один город на конференцию. Нас пригласили в этом городе провести евангелизационное собрание, чтобы рассказать неверующим о Боге. Мы подошли к руководителю одной миссии, чтобы он помог нам это организовать как местный христианин. Но он отказал нам, назвав следующую причину: «У меня нет времени. Я по заданию руководства составляю программу евангелизационного служения миссии на ближайшие десять лет*».

Показательно, что большинство наших забот и душевных мучений связаны с воображаемыми событиями, которые так никогда и не наступают в нашей жизни. Но время потрачено, нервы испорчены, силы истощены, и мы дали лукавому обворовать нас.

 Дорогие братья и сестры! Никто из нас не может быть мудрее Бога, и никто не может опередить Бога. Такое занятие является бессмысленным. Если я как христианин доверил Господу всего себя на всю земную жизнь и на жизнь вечную, то уж тем более я должен доверять себя в Его руки каждый день и в каждой конкретной ситуации. Что день грядущий нам готовит? Что будет с нами завтра? Как я буду жить, если заболею? Кто будет кормить семью, если будет кризис? Как я преодолею трудности жизни с человеком через несколько лет, если выйду за него замуж? Такие вопросы и мысли никогда не созидают и не ведут к успеху в христианской жизни. Они являются уловкой лукавого, чтобы лишить радости верующих, которые не умеют вручать свое «завтра» в руки Господа. Такие вопросы равносильны вопросу: «Господи, а что Ты повелишь мне делать через год, через двадцать лет?», хотя вопрос: «А что Ты хочешь, Господи, от меня сейчас?» не задается, и воля Божья о дне сегодняшнем не спрашивается. Нам бы хотелось иметь благодать Божью не только сегодня, но и иметь ее в запасе, иметь ее с избытком на год, два, двадцать лет и более. Нам бы хотелось иметь гарантию и расписанный график жизни: когда, где и сколько Бог даст нам милости и незаслуженных благословений. Нам бы хотелось иметь подробно составленный в нашем сердце и уме сценарий от покаяния до вхождения в Царство Божье с указанием всех препятствий и способов их преодоления, причем часто своими силами, по плоти, а не силой Божьей веры и не по духу. Но вера никогда так не действует. Так действует неверие или недостаток веры. Вера не есть одноразовая вспышка, после которой можно расслабиться и жить, как прежде. Поэтому Апостол Петр говорит о вере как о постоянном пребывании во Христе с радостью и без перерывов на мирские ценности и заботы века сего, говорит о вере с постоянством доверия Христу до встречи в вечности: «**Силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время**» (1Пет.1:5).

Вера должна действовать постоянно, приближаясь к Господу, облекаясь в Него и преображаясь в Его образ, т.е. вера должна действовать, а не спать, иметь прогресс, а не движение вспять, исполнять Слово Божье, а не игнорировать Его, полагаясь на большой христианский стаж. Если мы не становимся лучше, мы становимся хуже. Это — аксиома христианской жизни. Такой же аксиомой христианской жизни является то, что вера действует конкретной любовью сегодня, а не абстрактной — в будущем. Люди могут много говорить о своей вере, о том, что они идут за Богом, но когда дело коснется простых испытаний на верность, когда надо ясно определить свою позицию на основании Писания и твердо проводить ее, то они убегают в сторону и говорят: «Я в этом не участвую, это требует много переживаний и нервов, а у меня еще много дел». Часто душевность, «крокодиловы» слезы, пустые слова и переживания принимаются за искреннюю веру и любовь, в то время как Слово Божье говорит: «**Дети мои! станем любить не словом или языком, но делом и истиною**» (1Ин.3:18). Прекрасный пример абстрактной любви дан в известной истории о душевной леди: «*Это было зимой в то время, когда еще не было автомобилей. Одна богатая леди поехала на лошадях в Лондонский театр на спектакль. Кучер подвез ее экипаж к театру, а сам сидел в ожидании на каблучке на холоде. В театре леди обливалась слезами, глубоко тронутая страданиями несчастных людей — героев пьесы. Но, выйдя на улицу и увидев своего бедного кучера, покрытого снегом и окоченевшего от холода, она вовсе не расчувствовалась, а восприняла это как само собой разумеющееся и обыденное*». Для христиан важно, чтобы их самих и окружающих их людей трогала и вдохновляла истина, а не мечтания, воображение и абстрактные чувства, чтобы они духовно развивались на самом деле.

Мы никогда не сможем одним движением разрешить все проблемы и заботы, не сможем оградить себя от всех трудностей и скорбей на будущее, но мы можем сегодня доверять Богу. Наш Господь как бы говорит всем нам: «Перестаньте волноваться там, где не надо. Не тратьте свои силы и свое время на то, на что вы не сможете повлиять и что не можете изменить. Не тратьте силы на то, что прошло, потому что его не вернешь, и не тратьте силы на то, что будет, потому что вы не можете опередить время и идти впереди Бога, Который Один только ставит нас в разные жизненные ситуации, чтобы подготовить к Царству Божьему. Живите и радуйтесь дню сегодняшнему, творите волю Божью в этом дне, ищите Царство Божье и Божью правду сегодня и приближайтесь к Господу сегодня». «**Итак, не заботьтесь о завтрашнем дне, ибо завтрашний сам будет заботиться о своем: довольно для каждого дня своей заботы**», — учит наш Господь. Это значит, что, заботясь и беспокоясь о завтрашнем дне, мы омрачаем день сегодняшний, мы снижаем его эффективность для служения Богу сегодня и лишаем себя части благословения на день будущий. На каждый день Бог дает ***свой лимит забот*** для человека, и Бог «**не попустит вам быть искушаемыми сверх сил**» (1Кор.10:13). Каждый человек в состоянии справиться с тем лимитом, с той квотой, которую ему отвел Бог на сегодня. Мы можем перенести тонну груза частями по 5 килограмм, но не можем поднять ее сразу своими силами. Поэтому не надо бежать впереди Бога и напрасно расточать свои силы на те проблемы, которые еще не наступили, и может быть, и не наступят.

«**Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он**», — сказано в Ис.26:3. И мы должны проявлять эту твердость веры сегодня, а это значит каждый день и всегда. Каждый день нужно жить так, как будто этот день является единственным и последним в нашей жизни и в служении Христу.

 Итак, отметим в ***заключение:***

***Вера, действующая любовью, служит сегодня, здесь и сейчас, находясь в постоянном совершенствовании по приближению к Царству Божьему и Божьей правде***.

 Чтобы иметь Божью безопасность в жизни и победы над всеми заботами необходимо:

1. *Искать всеми силами, всей крепостью и всем разумением Царства Божьего и Его правды*, т.е. поставить на первое место в своей жизни не суету и материальные заботы, а служение Богу и людям, принятие Божьей системы вечных ценностей, постоянный поиск вечных сокровищ, из которых особенно ценными являются любовь, праведность, святость и благочестие, а также готовить себя ко встрече со Христом и свидетельствовать другим о Его любви к людям и о Его скором Пришествии.

2. Проявлять Господу полное доверие от всего сердца не вообще, а в каждых конкретных заботах, ставя на подобающее место несущественные нужды в одежде и пище, зная, что Господь поможет иметь все это тем, кто доверяет Ему и любит Его.

3. Не дать обворовать себя пустыми заботами и планами на будущее, для чего дорожить каждым днем и прикладывать все усилия, чтобы трудом наполнить день сегодняшний вечной Божьей славой.

Итак, ***трудитесь для Господа и живите полноценной жизнью настоящим днем, уповая на Господа сегодня и не расточая напрасно силы на земное будущее, которое находится только в руках Божьих***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, приобретает душевный мир через принятие сердцем и разумом дара прощения от милосердного Бога**

Мф.11:28-30: «28 **Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас;** 29 **возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим;** 30 **ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко**».

 Самые характерные черты сегодняшнего мира — это беспокойство, стресс, напряженность, спешка, суета, томление, разочарование и раздражительность, которые проявляются на почве общего невроза современности — неверия.

 Самая великая трагедия жизни современных людей состоит не в том, что их постигают глобальные катастрофы и экологические проблемы; не в том, что мир потрясают войны, революции, террор; не в том, что нет стабильности в экономике и уверенности в будущем, а в том, что люди не знают Бога, а многие даже и вовсе не хотят знать Его. Сегодня человек настолько возгордился, что считает сам себя богом. Но могут ли быть счастливы дети, если они не признают родителей, отвергают их и говорят, что сами они произошли от обезьяны? Было бы, по меньшей мере, странным слышать такую мотивацию к доброте, любви и спокойствию: «Давайте будем любить друг друга, творить добро и стремиться к счастью и душевному покою, потому что мы все произошли от одной обезьяны». Русский мыслитель В.В. Розанов (1856-1919), отражая страдания своего народа без Бога, писал: «*Мы поклонились религии несчастья. Дивно ли, что мы так несчастны*». Самое неприятное состояние души человека — это отсутствие мира в сердце и покоя, отсутствие ясной цели и смысла жизни. Известный римский оратор Цицерон (106-48 до Р.Х) как-то сказал: «*Я все испробовал и не могу найти ничего, что дало бы мне покой*». Единственное, что не испробовал Цицерон, который жил еще до прихода Иисуса Христа на землю, так это обратиться к живому Богу и жить Его ценностями.

 Бог Сын Иисус Христос пришел на нашу землю, чтобы кардинально изменить жизнь возгордившегося и погрязшего в грехах человечества. Он призвал людей к покаянию, к изменению жизни. Бог желает, чтобы вместо войны был мир, вместо зла было добро, вместо ненависти и зависти были любовь и радость, вместо неустройства — мир и покой. Но самому человеку это не под силу. Для этого он должен измениться изнутри, стать новым человеком, приобрести Божественную систему ценностей и приобрести дар Духа Божьего. Это может сделать только Бог силой Духа Святого. И эту помощь предлагает наш Господь Иисус Христос. Он обращается ко всем людям, чтобы они пришли к Нему за помощью, пришли и даром взяли те блага, которые Он Один может дать. Христос говорит: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**». Чтобы придти к Иисусу, надо поверить в Его любовь к людям, надо принять Его верой, открыто заявить об этом Ему и людям, надо признать свою несостоятельность без Бога, надо признать свою обремененность тяжестью грехов, признать суетность и бесцельность усилий и обратиться к Господу за помощью. Когда человек обращается к Богу, Бог обещает Ему великие блага:

1) «**Я успокою вас**», т.е. Он снимет все грехи с души и даст покой от страха греха; Он снимет беспокойство о будущем суде и о вечности, потому что верующие в Иисуса Христа переходят от смерти в жизнь и на суд не приходят; Он остановит бесполезные действия и бесцельные усилия и направит действия человека в нужное русло, дав для разума и сердца самые совершенные заповеди и самые совершенные принципы отношений с Богом и друг с другом; Он наполнит души любовью друг к другу и даст силы для того, чтобы любить и жить в любви.

2) Господь обещает идти с человеком в «одной упряжке» и оказывать ему помощь, если человек принимает Его верой, принимает Его учение и вместо гордости и превозношения проявляет кротость и послушание совершенным заповедям Христа: «29 **Возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим;** 30 **ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко**». Слово «иго» означает специальное приспособление для упряжки лошадей или волов, чтобы они могли исполнять определенный труд; это слово означает «хомут». Иго подгонялось по шее и плечам конкретного животного, чтобы не натирать ему кожу. С помощью ига хозяин управлял животным. Здесь Христос использует это выражение как понятный для того времени образ, что ученик находился в одной упряжке с учителем, когда ученик принимал ценности учителя, а учитель нес основную часть бремени ученика. В древности об ученике говорили, что он находится под игом учителя. При этом считалось, что ученик должен подставить свою шею под иго учителя, чтобы душа и разум получили наставление. Здесь Господь говорит о том, что те, кто приходят ко Христу, становятся Его учениками и последователями, они получают самые совершенные принципы жизни, они получают заповеди Божьего Слова и послушание совершенной Божьей воле. Поэтому истинный ученик Христа не должен изнурять себя в гордыне и в том, что он все знает, а должен в кротости и смирении принимать Божье Слово, подобно как Иисус в кротости и смирении был послушен Своему Отцу Небесному. В силу того, что воля Божья совершенная, то даже и все те трудности, которые придется переносить пришедшему ко Христу человеку, являются благом, потому что они ведут в рай. Эти трудности, которые будут нести ученики, являются легким бременем. И все это потому, что легче жить с праведными делами и чистым сердцем, чем с ложью. Добродетели всегда легче нести, чем порок; с правдой всегда легче жить, чем с ложью; с чистым сердцем жить легче, чем с коварным; кроткому легче переносить обиды, чем гордому, и т.д. Все заповеди Христовы разумны и благотворны, они представляют образец совершенного поведения. Человеческий разум не придумал и никогда не придумает ничего лучшего и более совершенного. Поэтому бремя Иисуса легко. Господь как бы говорит нам: «Жизнь, которую Я даю вам, не будет натирать вам шею до крови, я даю вам те задачи, которые вы сможете выполнить, потому что Я сделал вас такими при сотворении». Бог знает наши способности и нужды и не нагружает сверх сил. Легко нести то, что твое, что греет твое сердце, наполняет его любовью и что нужно тебе всегда.

Но бремя Господа легко еще и потому, что это бремя помогает нести Сам Господь. Ярмо — упряжка для двоих, и Господь в Своей любви желает разделить труд любой тяжести и понести основное бремя. Секрет покоя и мира сердца, пришедшего ко Христу, состоит в том, что человек снимает хомут своего гордого «я», снимает с Божьей помощью бремя грехов, снимает бремя ненужных устремлений и ценностей и отдает все тяжести жизни Богу, Который помогает, утешает, исправляет, дает силы переносить трудности, направляет сердце к любви. Бремя Христа нести легко, потому что оно возложено на нас с любовью и для нашего блага, а потому и оно несется с любовью.

Мы видим, какая любовь Бога к человеку содержится в этом призыве Господа: «Придите ко Мне!». Исполнение или неисполнение этого призыва решает не только проблему земного покоя и жизни на земле, но и определяет будущее человека в вечности. Верит или не верит в это человек, но душа и дух человека вечны, и после воскресения все люди будут в новых телах находиться в разных условиях вечного существования: с Богом в раю или же с дьяволом в аду. Человек не может выбрать третий путь

*Существует притча об одной женщине, которая несла в одной руке сосуд с водой, а в другой — сосуд с горящими углями. Когда ее спросили, что она собирается делать, она ответила, что идет потушить огонь в аду и поджечь небеса*. Но это невозможно сделать человеку, человек не может устранить Бога, даже если он не верит в Него. Бог существует, и Его воля всегда исполнится, несмотря на то, верим мы в это или нет, точно так же, как после ночи наступит день, независимо от того, верим мы в это или нет. И небесный рай, и ад существуют, и их также невозможно уничтожить. Итальянский поэт Данте в своей поэме «Божественная комедия», описывая путешествие в ад, сказал, что над вратами ада написано: «*Входящий сюда должен оставить всякую надежду*». Известный проповедник Ч. Сперджен писал об аде: *«На каждой цепи в аду написано: “Навеки”. Ах, если бы я мог сказать вам сегодня, что однажды ад сгорит дотла и что погибшие могут спастись, ад торжествовал бы при одной лишь мысли об этом. Но этого не может быть, это — вечность в аду без надежды на избавление*». У человека есть только два пути: на небо — в рай или же в преисподнюю — в ад. Он не может создать или избрать третьего пути. Французский гуманист Мишель Монтень (1533-1592) справедливо заметил: «*Жизнь сама по себе — ни благо, ни зло: она вместилище и блага, и зла, смотря по тому, во что вы сами превратили ее*». Единственное, что может сделать человек — совершить свой правильный выбор, избежать ада и войти в рай после смерти. Что для этого надо сделать? Поверить, что Бог послал на землю Своего Сына Иисуса Христа, Который Своей жизнью уплатил за наши грехи и воскрес для нашего оправдания, придти в покаянии ко Христу, признав себя грешником, попросить прощения у Господа и получить дар вечной жизни с Ним. Никакого другого пути или способа миновать ад и попасть в блаженное Царство Божье не существует. Только Господь Иисус Христос умер и воскрес ради нас, только Он уплатил за все наши грехи (и эта плата действенна при покаянии), только Он может спасти, и только через Него лежит путь на небеса. Спасение находится не в учении, не в символах веры, не в деноминации или в какой-нибудь церкви, не в соблюдении обрядов — оно находится во Христе. Господь открывает эту истину людям через Библию:

Ин.14:6: «**Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня**» (Ин.14:6).

Деян.4:12: «**Ибо нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись**».

1Тим.2:5: «**Ибо един Бог, един и посредник между Богом и человеками, человек Христос Иисус**».

Никакие наши усилия без веры в Иисуса Христа, никакие человеческие заслуги, никакие обращения к святым и угодникам, ни что иное не смогут привести на небо и оградить от ада. Это может сделать только Один Господь Иисус Христос, Который имеет «**ключи ада и смерти**» (Отк.1:18), Который имеет «**ключ Давидов**» (Отк.3:7) от Царства Божьего, Который определяет нашу судьбу и наше будущее в зависимости от нашего выбора и отношения к Нему, «**Который отворяет — и никто не затворит, затворяет — и никто не отворит**» (Отк.2:7). Вот почему надо придти к Иисусу, а не к кому-то иному. Вот почему так милосердно звучит Его призыв: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**».

 Обратите внимание на то, как приглашает к Себе Господь. Он не говорит: «Придите ко Мне все святые, все безгрешные, все чистые сердцем, все, кто считает себя достойным этого». Нет! Он говорит тем, которые устали и обременены трудностями жизни, обременены грехами и их последствиями, обременены несовершенством человеческих характеров и отношений, обременены угрызением совести и скорбями, обременены неопределенностью завтрашнего дня. «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**».

Не надо убегать от Спасителя Иисуса Христа, не надо закрывать глаза на истину, не надо бояться блага и гармонии сердца и разума. Ты, человек, который опутан бедствиями, печалями, скорбями, болезнями, невыносимыми заботами века сего — разве не обременен ты и не устал настолько, что уже выбился из сил, потому что в одиночку нес свое иго — разве не к тебе этот призыв? Ты, человек, который несешь много грехов и даже настолько привык к их тяжести, что и не надеешься на освобождение, которое может дать только Христос — разве не чувствуешь ты себя обремененным, разве не устал ты от душевного дискомфорта, разве не к тебе этот призыв? Ты, человек, который не знаешь, что ожидает тебя завтра — разве ты не чувствуешь это бремя неопределенности на себе и своих детях, разве не к тебе этот призыв? Ты, человек, который имеешь уважение и почет среди людей; считаешь себя успешным, потому что у тебя есть все для земной радости, у тебя есть деньги, власть, положение, но ты не можешь купить себе будущее, не можешь своими силами и связями проложить путь на небо, не можешь заработать рай и блаженство в вечности — разве не обременен ты предчувствием неуверенности в будущем, разве не к тебе этот призыв? Этот призыв — ко всем!

 Бог возлюбил человека, но не всякий человек возлюбил Бога. «**Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него**», — сказано в Ин.3:16,17. Божья любовь непостижима. Сам Бог Сын взял добровольно нашу вину на Себя, понес наказание вместо нас, уплатил ценою Своей жизни за наши грехи, примирил справедливость с любовью и ждет, чтобы люди добровольно обратились к Нему и имели смысл жизни и вечные блага. Но многие люди не придают этому величайшему событию во Вселенной никакого значения, они проходят мимо самого главного в своей жизни, их разум не прилагает усилий, чтобы это осознать, а слух сердца закрыт, чтобы слышать призыв: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**».

 Этот призыв ко всем, кто еще не принял Христа и не приобрел мир в сердце, душевный покой, твердую надежду на будущее и освобождение от бремени грехов и бессмысленности существования. Мы все внутренне истощены, мы все — ***труждающиеся***, потому что устали от тщетных поисков истины среди людей, среди ученых и философов, среди мудрости человеческой. Мы все — ***обремененные***, потому что несем бремя нераскаянных и непрощенных грехов, несем бессмысленные тяготы, связанные с неверной системой ценностей, с неверными целями и методами достижения истины и блаженства, потому что мы совершенно незащищены и не уверены в завтрашнем дне и в будущности, потому что мы стали сиротами, отвергнув Бога, Который Один только и может помочь нам.

«**Приидите, поклонимся и припадем, преклоним колени пред лицом Господа, Творца нашего; ибо Он есть Бог наш, и мы — народ паствы Его и овцы руки Его. О, если бы вы ныне послушали гласа Его: “не ожесточите сердца вашего”**», — сказано в Пс.94:6-8.

 Как запутаны и унижены сегодня наши приоритеты, ценности и стремления, как они низки и малозначительны! Люди сильно радуются тому, что им повысили зарплату на 20%, радуются тому, что получили или построили квартиру, но то, что Бог любит их, что Господь протягивает им на руках любви спасение, дар вечной жизни и Царство Божье со всеми благами царственных наследников — их это не трогает, не заставляет трепетать и не приводит в восторг. Люди рыдают от того, что умер их любимый попугай, но не проливают ни одной слезы о том, что они оставили Бога, что Сам Бог понес за них страдания и смерть, не плачут о том, что живут без цели и смысла жизни. Людей более всего интересует, как они будут жить на земле, но менее всего интересует то, как они будут умирать и жить в вечности.

Мир не знает Бога так, как должно знать. Мир сегодня не знает того, что он нуждается в Спасителе. Люди не знают не только Бога, но и не знают самих себя. Они не могут правильно оценить своего положения и не видят самой главной нужды. Люди не понимают, что состояние этого мира и все последствия нашей жизни связаны с тем, что люди — грешники. Они сравнивают себя с другим грешником и успокаиваются тем, что они само не такие большие грешники, как кто-то. Но это не так уж важно, кто кого грешнее. Важно то, чтобы люди осознали, что если они не примут Бога в сердце, если не раскаются в грехах, то они погибнут навсегда, они неминуемо попадут в ад. Один выдающийся немецкий проповедник начинал свою проповедь словами: «*Никакого слова в Священном Писании из всех сотен и тысяч слов я не боюсь так, как короткого слова ”погибший”*». Люди погибают не потому, что они согрешили (все согрешили и все согрешают), но потому, что они не приняли в свое сердце самый милосердный призыв, в котором выражена любовь Творца к Своему творению, в котором выражена любовь, побуждающая к вере в Спасителя. Мы погибаем из-за неверия, из-за отвержения своего Отца Небесного, из-за гордости и упорства нераскаянного сердца, из-за того, что вместо исполнения призыва «Придите ко Мне» мы отходим все дальше и дальше от любящего Бога. Люди погибают от того, что игнорируют и не принимают всерьез тот неопровержимый факт, что Сын Божий пришел на землю и умер за их грехи, и чтобы спастись от гнева Божьего и Божьего справедливого суда они должны принять милость Творца через веру в то, что Иисус Христос умер и за них. Здесь важна личная вера, а не коллективная. Людям не так трудно сказать: «Все люди грешники и все мы нуждаемся в покаянии». Но конкретному человеку бывает очень сложно признать себя виновным перед Богом и сказать: «Господи, прости меня, я — грешник, но я хочу изменить свою жизнь и придти к Тебе!»

Печален не только ад, но печален и весь путь в него. Люди без Бога теряют огромное количество благословений, они теряют также и себя, теряют образ Божий. Часто жизнь человека без Бога, вся его суета и все усилия похожи на действия того, кто пытается наполнить бездонную бочку (потому что так делают все) и не задумывается даже, почему он не может ее наполнить.

Огромная трагедия нашего века в том, что большинство людей не видят своей нужды в Спасителе, а потому они глухи к призыву Господа и не приходят к Нему. Люди уверены, что они сами могут изменить себя и свой мир. Они не видят своей слабости и абсолютной беспомощности без Бога, они не видят тщетности своих усилий и надвигающегося конца всему. Люди пребывают в неведении потому, что не принимают Того, Кто является источником истины, не принимают Господа Иисуса Христа. И дело здесь не в недостатке образования, а в упорстве, в гордости, в нежелании изменять привычный образ жизни. Но ведь должно быть понятно каждому, что если мы не будем изменяться к лучшему, то никак не может измениться к лучшему и жизнь. Люди не желают изменяться, но ждут чуда всеобщего изменения. Только Бог может изменить нас. Мы нуждаемся в Спасителе, мы нуждаемся в коренном изменении сердца и системы ценностей. А это может дать только Бог через покаяние. Но Бог не будет верить вместо человека, Он и не будет каяться вместо него. Это должен сделать сам человек, сам человек должен сделать свой выбор, чтобы дать возможность Богу помочь ему. Русский писатель А.П. Чехов (1860-1904) отмечал: «*Покой и довольство человека не вне его, а в нем самом… Обыкновенный человек ждет хорошего или дурного извне, а мыслящий — от самого себя*».

 Мир сегодня как никогда нуждается в Господе Иисусе Христе. Мы нуждаемся в Нем, потому что только Господь может остановить войны и кровопролитие, терроризм и революции, убийство и насилие. Мы нуждаемся в Спасителе, потому что только Он может дать образец нравственности в этом разлагающемся безнравственном мире, где уже черное называют белым, а злое добрым. Мы нуждаемся в Спасителе, потому что грядут Божьи суды (астрономические, экологические, экономические, душевные) на нечестие людей и их гордость, на их дерзкий вызов Богу, а Бог, как известно, никогда «**поругаем не бывает**» (Гал.6:7). Только Господь может спасти наши души для вечности, а они являются высшей драгоценностью, о которой говорит Иисус: «**Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее; какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою? ибо приидет Сын Человеческий во славе Отца Своего с Ангелами Своими и тогда воздаст каждому по делам его**» (Мф.16:25-27).

Божий призыв придти к Нему направлен не только на день сегодняшний, но он направлен, прежде всего, в вечность. Без устремления нашего взгляда в вечность мы ничего не сможем понять в прошлом и в настоящем. Вечность определяет все, для подготовки к вечности дана нам наша жизнь. «*Ничего нельзя любить, кроме вечности, и нельзя любить никакой любовью, кроме вечной любви. Если нет вечности, то ничего нет. Мгновение полноценно, лишь если оно приобщено к вечности*», — справедливо писал религиозный мыслитель Н.А. Бердяев (1876-1943).

 Сколько бесполезных трудностей несет сегодня человек! Сколько бесплодных страданий он терпит! Сколько проблем он создает сам себе, а потом преодолевает их! Сколько силы тратится на зло, зависть, обиды, на приобретение ненужных ценностей! Сколько бед приносит пьянство, наркомания, безнравственность! И это все потому, что люди оставили Бога и стали беспомощными сиротами. Только любящий Бог может совершить для Своих детей то, что они бессильны совершить для себя сами.

 Суетному человеку сегодня не хватает силы и мудрости остановиться и посмотреть на себя глазами Божьей правды. *Один человек строил дома и не видел, что надвигается мощная волна цунами, которая разрушит все на своем пути. Когда мудрый человек окликнул его и сказал: «Остановись и посмотри, что ты делаешь, тебе надо скорее спасаться», он ответил: «Ты что, не видишь, что мне некогда, не видишь, что я несу материал для строительства*». Как много людей сегодня похожи на этого несчастного, который не имеет цели, не знает смысла, не видит опасности и находит себе удовлетворение в том, чтобы куда-то спешить! Такие люди на вопрос: «Для чего это все?» отвечают: «Я занят, мне некогда». Человек сегодня настолько занят суетой, что ему некогда подумать не только о жизни вечной, но и о жизни сегодняшней. Бог призывает людей: «**Остановитесь и познайте, что Я — Бог**» (Пс.45:11). Бог знает о нас все, а мы часто не знаем о Боге и того, что несет нам великие блага и остаемся глухими к тому, чтобы сделать хоть маленький шаг навстречу Творцу. Мир не знает сегодня Бога, в Котором больше всего нуждается.

 Какой чудесной мелодией любви к грешным людям звучат слова Спасителя: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**»! И каким самоуверенным и гордым должен быть человек, чтобы не послушаться Бога, не принять Его спасающую руку помощи и не получить право вхождения в полноценную жизнь на земле и блаженную жизнь в вечности! Пусть каждый представит себя стоящим перед Божьим судом и отвечающим на вопрос Господа: «Я звал тебя к Себе, почему же ты не пришел ко Мне и проигнорировал Мой призыв? Что мешало тебе это сделать? Неужели страх перед безбожными людьми для тебя был больше, чем страх передо Мною, твоим Творцом?». Не принявшему Иисуса Христа человеку и погибающему грешнику нечего будет ответить. Его колена будут дрожать, его глаза будут полны слез, его сердце будет полно страха и ужаса, но ничего уже изменить будет невозможно. Когда настанет суд, времени для изменения уже не будет. Время для изменения — сейчас! Сейчас ты можешь принять Иисуса Христа в свое сердце. Сейчас ты можешь получить дар прощения всех грехов и дар вечной жизни. Сейчас ты можешь гарантировать себе место на небе в вечности.

Какая радость будет на небе для тех, кто в свое время ответил на призыв Господа! Там будет истинный покой и мир, полнота блаженства и радости. Вот как описывает эту вечную жизнь Апостол Иоанн: «**И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновали, и моря уже нет. И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего. И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло**» (Отк.21:1-4).

Наступит время, когда Спаситель придет еще раз на эту землю во славе, чтобы забрать Своих и судить этот грешный мир. Тогда все, кто верой и покаянием ответили на призыв Христа придти к Нему, воздадут хвалу Спасителю, они вознесут всеобщий возглас победы и неописуемой радости, которая может изливаться только из спасенных сердец. Христос сегодня предлагает не только Свою помощь и желание идти с нами в одной упряжке, но Он предлагает еще и венец славы для каждого, кто придет к Нему.

 Бог создал людей для Себя, для Своей славы, для любви. Он создал их по образу Божьему и вложил вечность в их сердца, вложил совесть и жажду быть в единстве с Творцом. Поэтому никакой человек никогда не найдет покоя души до тех пор, пока не придет к своему Создателю и Спасителю. Никакой ребенок не может быть полностью счастлив без родителей. Никакой человек не может быть счастливым и не может иметь в душе мира и покоя, пока не придет к Создателю, не придет к Отцу Небесному через Христа, Который призывает: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**». Люди не могут заслужить спасение, приобрести мир и покой в сердце своими усилиями и воспитанием. Это дает милостивый Бог даром, по благодати, дает каждому, кто желает и просит. ***Самое драгоценное для человека — душевный покой — не покупается ни за какие деньги и не может быть заслужен никакими усилиями, но он дается Богом даром при принятии верой Иисуса Христа***. Поэтому через Свой призыв Господь обращается к разуму, к совести и к сердцу каждого: «***Возьми даром душевный мир и покой через покаяние и принятие верой Христа в свое сердце***».

 Это может сделать любой человек, потому что Господь взывает к каждому. Он напоминает каждому через Свое Слово, что любит его и не желает ожесточения его сердца: «**Когда услышите глас Его, не ожесточите сердец ваших**» (Евр.4:7). Он напоминает каждому, что нужно использовать тот благоприятный момент, когда Господь наиболее близок к его сердцу: «**Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко**» (Ис.55:6). Он напоминает каждому, что Бог создал людей, чтобы каждый добровольно нашел Бога и был с Ним: «**От одной крови Он произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли, назначив предопределенные времена и пределы их обитанию, дабы они искали Бога, не ощутят ли Его и не найдут ли, хотя Он и недалеко от каждого из нас**… **Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться**» (Деян.17:26,27,30). Он напоминает, что принимает к Себе всех желающих, говоря: «**Приходящего ко Мне не изгоню вон**» (Ин.6:37). Господь обращается и стучится к сердцу каждого человека с такой любовью, с такой нежностью и состраданием, как будто не человеку, а Самому любящему Богу надо обрести спасение: «**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною**» (Отк.3:20).

Выбор за тобой, дорогая душа! К тебе, к глубинам твоего разума и сердца еще звучит сегодня самый милосердный призыв Господа: «**Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас**». «Придите» является одним из самых любимых слов Иисуса. «**Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром**» (Отк.22:17). И хотя Он Сам идет навстречу человеку, Он не может помочь ему до тех пор, пока человек отворачивается от Него. «**Смотрите, не отвратитесь и вы от говорящего**», — предупреждает каждому сегодня Божье Слово (Евр.12:25). Голос мира говорит: «Не иди, ничего не меняй!». Голос Божий говорит: «Придите ко Мне!». Важно, какой голос услышит твое сердце сегодня. Да благословит тебя Господь и даст силы своею любовью ответить на любовь Божью и сделать к Нему шаг спасающей веры, склонив в молитве покаяния колени перед Тем, Кто возлюбил тебя неизреченною любовью. Аминь!

**Вера, действующая любовью, защищает истину в любых обстоятельствах**

Мф.21:10-17: «10 **И когда вошел Он в Иерусалим, весь город пришел в движение и говорил: кто Сей?** 11 **Народ же говорил: Сей есть Иисус, Пророк из Назарета Галилейского.** 12 **И вошел Иисус в храм Божий и выгнал всех продающих и покупающих в храме, и опрокинул столы меновщиков и скамьи продающих голубей,** 13 **и говорил им: написано, — дом Мой домом молитвы наречется; а вы сделали его вертепом разбойников.** 14 **И приступили к Нему в храме слепые и хромые, и Он исцелил их.** 15 **Видев же первосвященники и книжники чудеса, которые Он сотворил, и детей, восклицающих в храме и говорящих: осанна Сыну Давидову! — вознегодовали** 16 **и сказали Ему: слышишь ли, что они говорят? Иисус же говорит им: да! разве вы никогда не читали: из уст младенцев и грудных детей Ты устроил хвалу?** 17 **И, оставив их, вышел вон из города в Вифанию и провел там ночь**».

 Если проанализировать хронологию событий страстной недели, то рассматриваемый нами текст переносит нас в святой город на следующий день (на понедельник) после торжественного въезда Христа в Иерусалим. Только мгновения одного дня наш Господь и предвечный Царь царствующих принимал почести как Царь. Только один день! Все остальные дни для Иисуса — это дни страданий, труда, борений за истину, чтобы донести ее людям в любви. Будет еще вторник, когда наш Господь будет учить в храме и отвечать на вопросы противников, а потом предсказывать ученикам Свое будущее Пришествие. В среду был заговор синедриона, чтобы арестовать и убить Иисуса, и было согласие Иуды предать Учителя. В четверг наш Господь умывает ноги ученикам, совершает Вечерю, проводит прощальную беседу с учениками, совершает первосвященническую молитву за учеников и всех Своих последователей, где Он просит у Отца Небесного, чтобы все были едины, и чтобы достигли Царства Божьего. Затем наш Спаситель отправляется в Гефсиманский сад, где будет схвачен и подвержен шести самым унизительным судам: со стороны евреев (перед Анной, перед Каифой и перед синедрионом) и со стороны римлян (перед Пилатом, перед Иродом и вновь перед Пилатом). В пятницу наш Господь будет подвержен суду от всех грешных людей и будет распят руками беззаконных. А сейчас Он вошел в храм.

«10 **И когда вошел Он в Иерусалим, весь город пришел в движение и говорил: кто Сей?** 11 **Народ же говорил: Сей есть Иисус, Пророк из Назарета Галилейского**». Город был в движении, люди суетились и ожидали какого-то необыкновенного чуда, хотя оно было с ними рядом. Из ответов людей на вопрос о Личности Христа, что Он — Пророк из Назарета, становится ясным, что немногие понимали, что Он — Мессия. Из-за земной суеты людям было некогда думать о вечных ценностях. Не случайно, через несколько дней эти люди будут кричать: «Распни!». Мы видим в этом эпизоде и зависть первосвященников и книжников, которая заслоняла им Христа. Даже дети в храме говорили о Мессии. И Сам Господь напомнил им мессианские пророчества, доказывающие, что Он — Мессия: «15 **Видев же первосвященники и книжники чудеса, которые Он сотворил, и детей, восклицающих в храме и говорящих: осанна Сыну Давидову! — вознегодовали** 16 **и сказали Ему: слышишь ли, что они говорят? Иисус же говорит им: да! разве вы никогда не читали: из уст младенцев и грудных детей Ты устроил хвалу?** 17 **И, оставив их, вышел вон из города в Вифанию и провел там ночь**». Но зависть закрывает первосвященникам и книжникам небо.

Итак, первое, что делает Господь, Он направляется в храм, Он идет на место, принадлежащее Богу и отделенное для Него. Сердце Иисуса стремится в храм Божий с жаждой, которая воспета в Пс.41:2,3: «**Как лань желает к потокам воды, так желает душа моя к Тебе, Боже! Жаждет душа моя к Богу крепкому, живому: когда приду и явлюсь пред лице Божие!**». Как важно нам иметь в сердце такую жажду общения с Богом и Его детьми!

 И что же видит Господь на святом месте? Он видит неправду и грех, Он видит, что то, что должно принадлежать Богу, люди используют для своих целей, превратили в бизнес, в выгоду под благовидным предлогом помочь людям. И Господь выражает Свой справедливый гнев, Он выражает его конкретным действием: «12 **И вошел Иисус в храм Божий и выгнал всех продающих и покупающих в храме, и опрокинул столы меновщиков и скамьи продающих голубей**». Это было не первое очищение храма Господом, а второе. Первое Он совершил в начале Своего публичного служения:

Ин.2:13-17: «**Приближалась Пасха Иудейская, и Иисус пришел в Иерусалим и нашел, что в храме продавали волов, овец и голубей, и сидели меновщики денег. И, сделав бич из веревок, выгнал из храма всех, также и овец и волов; и деньги у меновщиков рассыпал, а столы их опрокинул. И сказал продающим голубей: возьмите это отсюда и дома Отца Моего не делайте домом торговли. При сем ученики Его вспомнили, что написано: ревность по доме Твоем снедает Меня**».

Но мы видим, что через три года ради выгоды и наживы торговля снова возродилась во внешнем дворе храма. Весьма важно и символично, что и в начале Своего публичного служения, и в конце Своего земного служения Господь отдает приоритет Божьему храму, показывая тем самым, что Он — Господин храма. И это не случайно. Дом Божий — это святая святых на земле. И к нему должно быть особое отношение, особое благоговение и трепет. Дом Божий должен быть всегда в порядке, хорошо устроен. На святом месте не должно быть базаров, мирских разговоров, оно не должно быть удобным местом для разрешения любых мирских дел и местом удобных встреч для разрешения земного. И все это важно. Но не только это показал здесь нам Господь, Он показал нам нечто гораздо большее: Он показал, как важно содержать в порядке и постоянно освящать и очищать храм своего Сердца для того, чтобы там господствовал Бог. Именно этот храм был нечист у торгующих и у тех религиозных лидеров, которые разрешали торговать на святом месте и получали от этого материальную выгоду, на задумываясь о духовном ущербе.

 Дорогие братья и сестры! Когда наша телесная храмина начинает давать сбои, когда мы болеем, когда в ней беспорядок, тогда мы готовы предпринять все, чтобы исцелиться, чтобы убрать ненужное, вырезать вредоносное, тогда столько забот, тревог, устремлений, молитв. Но разве наше сердце как храм Господа и его чистота менее важны? Разве не больше усилий и забот должны мы прилагать в этом направлении, потому что это связано с вечностью?

 Дорогие братья и сестры! Бог и Слово Божье просвещает нас, мы открыты для Бога, Он видит нас, Ему дадим отчет. Господь — лучший духовный Хирург. Пусть каждый представит, что он лежит на Божьем хирургическом столе, и Слово Божье отделяет реальность от фантазии, хорошее от плохого, чистое от нечистого. Исследованию подвергаются мысли, слова, цели, поступки, ценности и устремления, методы действий. Вот для этого и предназначена Вечеря. Это — своеобразный хирургический стол или диагностический центр, где нам говорится, что надо исправить, что удалить и над чем работать, чтобы понять, какой ценой мы куплены и куда мы идем. Нам часто хочется получить все и быстро. Мы хотим исцеления без радикального вмешательства и перемен; радости и веселья — без страданий; успеха — без усилий; славы без — смирения; смирения — без труда и борений; святости — без сражения до крови против греха; истины — без борьбы за нее. Но так не бывает. Господь не оставил нам таких примеров. Мы видим из Писания совершенно иное:

Евр.5:7,8: «**Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за Свое благоговение; хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию**».

Флп.2:6-8: «**Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**».

 Мы видим, как Господь отстаивает правду. И в этом действии изгнания торговцев из храма проявляется высокая ***любовь*** Иисуса к Богу и к людям. Изгоняя из храма тех, кто не поклоняется Христу в духе и истине, Он указывал людям на истину, указывал на Бога, на единственное богатство, которое у них никто не отнимет

«*Истина не терпит отсрочек*», — справедливо заметил Сенека. И это действительно так. И Господь не откладывает важное дело на «потом». Он отдает этому приоритет. Казалось бы, разве до этого изгнания торговцев из храма должно быть дело Господу? Он знает, что через три дня Его арестуют и будут истязать, Ему повесят на голову терновый венец, Его пригвоздят ко кресту. Он знает, какие страдания Ему надо перенести. Зачем трогать этих людей, да еще во второй раз, разве можно их так быстро исправить? Он знает, какое великое дело искупления предстоит совершить. Разве торгующие люди в храме могут как-то сравниться с этим? Но ради этих грешных людей Он и пришел на землю. Чтобы донести вечные истины и подготовить людей к вечной жизни на небе, Он пойдет на крест Голгофы. Этот вопрос является принципиальным. У Христа всегда и до всего есть дело, у Него для всех хватает времени и любви. У Него есть время для блудницы, для мытаря, для ученого Никодима, для прокаженных. У Него есть время для исцелений больных, и есть время для обличения лукавых, есть время для Матери, и есть время для того, чтобы поставить фарисеев перед выбором истины, показав им их настоящее лицо и состояние их сердца. У Господа есть время и для каждого из нас. В свое время Он в Своей любви поставит каждого человека перед выбором истинного пути. И мы должны по Его примеру в подобных ситуациях не проявлять ложной любви и безразличия, а сказать: «Хотя и брат, и истина мне дороги, но долг неба велит отдать мне предпочтение истине».

Но почему мы знаем, что истина у нас? Такой вопрос задавали Христу фарисеи, книжники и священники и при первом, и при втором изгнании торговцев из храма: «**Каким знамением докажешь Ты нам, что имеешь власть так поступать?**» (Ин.2:18) или «**Кто дал Тебе такую власть?**» (Мф.21:23). Если перевести на простой язык их слова, то становится ясным, что они, по сути, сказали следующие: «Нас это всех устраивает, а Ты Кто Такой?». И мы видим, как Господь открывает принцип проверки истиной. Он, как всегда, обращается к Писанию и говорит Свое твердое: «**Написано!**», говорит: «**Разве вы никогда не читали?**». Это важный критерий для нас. Если мы точно знаем волю Божью, если она написана в Слове Божьем, то это — истина, и наши действия должны соответствовать ей. «13 **И говорил им: написано, — дом Мой домом молитвы наречется; а вы сделали его вертепом разбойников**».

Нет ничего более важного для нас, чем очищать храм нашего сердца и освящать его, давая место для действия Христа. Без Господа, своими только усилиями мы ничего не сможем изменить в себе даже на грамм.

 *Один проповедник постоянно обличал паству в грехах, в несовершенстве, при этом себя считал духовно выше и говорил всем свысока. После того, как Бог провел его через испытания, скорби, болезни, он услышал слова от Бога, которые проговорил ему пастырь: «Дорогое дитя Божье! Запомни, что и в твоем и в моем сердце нет ничего хорошего, кроме Иисуса Христа. Единственно, что есть в нашем сердце доброе — это Господь Иисус Христос». И до бывшего обличителя не в разуме, а в духе дошла важная истина о его ценности. Это изменило жизнь проповедника*. Дорогие братья и сестры! Я хочу сегодня и себе, и каждому из нас сказать важнейшую суть христианской ценности: «***В нашем сердце нет ничего доброго, кроме Иисуса Христа. И мы с вами настолько ценны перед Господом, насколько нашим сердцем владеет Господь. Какое место мы отдаем Ему в наших сердцах; какую ценность Он представляет в нашей жизни; как мы отстаиваем и реализуем эти ценности в жизни, в своем повседневном хождении пред Ним как пред небесной Любовью и Истиной? Вот наша ценность перед Богом! Единственным добром в нас является Иисус Христос в нашем сердце, и Его нельзя заменять ничем мирским, каким бы красивым и ценным оно ни казалось***».

В рассматриваемом нами эпизоде Господь одновременно проявляет и любовь, и истину. «14 **И приступили к Нему в храме слепые и хромые, и Он исцелил их**». Он проявляет милость к нуждающимся немощным людям и исцеляет больных физически: слепых, хромых. Он проявляет также в Своем строгом действии милость к нуждающимся в духовном исцелении и показывает им их реальное состояние, пытаясь исправить слепых и хромых духовно, потому что эти болезни более опасны, они — смертельны. И как хирург иногда делает больно человеку при операции, чтобы он остался жив, так и Господь применяет крайнюю меру к духовно слепым людям, чтобы они прозрели. Бог есть любовь, Бог есть истина. Нет более важных, более глубоких и более тесно связанных и неразделимых между собой ценностей для христиан, чем эти. Поэтому мы не должны проходить мимо любого человека, который нуждается в помощи и лежит на дороге, как это сделали священник и левит, но являть собой Христа, проявлять жертвенную любовь и милосердие, как это сделал самарянин. Но мы не должны также спокойно проходить мимо тех ситуаций, когда люди устами исповедуют Христа, а сердце их далеко от Него; когда люди ищут более выгоды и спокойного христианства для себя, чем того, как послужить Богу; когда в храме их сердца идет торговля, поиск выгоды, когда разменивают святыню на земное, продают истину за гроши и смешивают Божьи сокровища с ценностями вертепа духовных разбойников, ворующих у душ Божьи истины жизни. Нам не должно быть при этом хорошо, нам не должно быть уютно, нам не должно быть безразлично, в нашем сердце должна быть ревность за истину, которая должна снедать нас. Защищая истину, мы защищаем любовь. Защищая истину, мы становимся на сторону Христа. Проходя равнодушно и в каком-то мнимом мире, в чувственной и бесполезной любви мимо тех ситуаций, которые требуют явной позиции, мы делами отрекаемся от Христа и Его ценностей, и ищем легкого и широкого пути себе, а не того, как послужить Богу. Самая страшная, лицемерная и низкая в глазах Бога позиция, когда под видом любви к людям равнодушно пропускается попирание ими истины. Любви без истины не бывает, потому что настоящая любовь «**не радуется неправде, а сорадуется истине**» (1Кор.13:6). Люди могут говорить, оправдывая себя: «Он мне ничего плохого не сделал, я хочу быть в мире и любви со всеми». Но если эти люди плохо делают Богу и Божьему делу, то они плохо делают мне как чаду Божьему и члену Божьей семьи, и в любви к Богу и к ним я должен сделать все, чтобы помочь стать им на истинный путь. «Он мне лично ничего плохого не сделал, я хочу быть с ним в мире и любви». А что плохого сделал Иуда лично каждому Апостолу? А что плохого сделал Александр медник Тимофею, что он пишет: «**Александр медник много сделал мне зла… Берегись его и ты, ибо он сильно противился нашим словам**» (2Тим.4:14,15)? А что плохого сделали непокорные и пустословы Титу (которого Павел учит, чтобы он держался «**истинного слова, согласного с учением**» — Тит.1:9), что Павел пишет: «**Каковым должно заграждать уста… Они говорят, что знают Бога, а делами отрекаются…**» (Тит.1:10.11,16)? А что плохого, наконец, сделали торговцы в храме Христу? Говорить так, равносильно тому, что меновщики и продающие в храме говорили бы: «Мы ведь делаем добро людям, они могут здесь приобрести все для жертвоприношений, им не надо никуда идти, у нас могут обменять деньги те, кто приехал издалека, мы ведь делаем добро». Такое неугодное Богу добро превращается в зло, потому что люди становятся соучастниками греха, потому что Бог в этом «добре» на самом последнем месте, Божья истина и святость попираются, благоговение удаляется напрочь. При этом место Бога занимает человек, а поклонение фактически совершается не Богу, а человеку под ложными формами любви. Господь желает не внешнего поклонения в храме, но поклонения в духе и истине. Он исполнен справедливого гнева к неправде, и в этом максимально проявляется Его любовь и к Богу, и к тем людям, которых Он желает исправить. О, если бы они приняли эту любовь, если бы они поняли это Господне снисхождение к ним и Его заботу о них! В таком случае они не стояли бы как обвинители у креста Голгофы, где любящий Спаситель в одиночестве и в непостижимой для нашего разума любви принимал на Себя их грехи и грехи каждого из нас. Ему слава во веки!

 Христос есть истина. Все те принципы поведения, которые есть и были проявлены во Христе — это принципы истины, и мы должны подражать Ему в этом. Могут меняться обстоятельства, но принципы и истина не должны меняться никогда. Распознать истину и бороться за нее может лишь тот, кто горячо любит Бога. Мы видим на примере Христа, что Истина действует открыто и смело, не знает тайного шепота, интриг, заговоров, нечистых методов, не создает беспорядка и хаоса. Она приводит все в соответствие с Божьей волей и гармонией отношений человека с Богом и человека с человеком, устанавливает отношения, идущие от глубины сердца, непринужденно, по природе.

Защищать истину — тяжело, болезненно, хлопотно и не безопасно, особенно, когда служащие истине находятся в меньшинстве. А так было почти всегда в истории Божьего служения, когда гнали носителей истины, убивали пророков, а потом оплакивали их. Но особенно ярко это будет проявляться в последнее время перед Пришествием Христа. Большое заблуждение людей состоит в следующем: лучше быть в неправде с толпою, чем страдать в истине в одиночку. Возможно, так думали некоторые из богобоязненных людей, находящихся в храме. Наверняка такие были, были же тогда хоть какие-то люди, боящиеся Бога и трепещущие пред Ним. Но у них не хватило веры и сил противостать ложному поклонению и неправде, и они сделали в своем бездействии ложный выбор — промолчать. «*Всякого рода беспринципная деятельность в конце концов приводит к банкротству*», — справедливо отмечал И.В. Гете. Господь поступает не так, как люди. Вот Он в храме. Разве мало было людей в храме? Разве не были там поставлены специально для этого труда служители и священники? Разве не было там людей, боящихся Бога? Разве они не знали, что это плохо, ведь Христос уже второй раз совершает изгнание торгующих из храма? Пусть бы они сделали то, что сделал Христос. Пусть бы возмутились, пусть бы очистили храм. Но нет. Всех это устраивает, все хотят быть в мире друг с другом. А как же Бог? Бог простит, Бог подождет. Такая ситуация устраивает большинство людей, но она не устраивает Бога. И Господь как живая Истина не может быть равнодушным, Он действует, действует, казалось бы, плотскими методами. Нет, Он действует так, как это понятно для духовного уровня этих людей, фактически далеко ушедших от Бога. И Господь в этой сложнейшей жизненной ситуации показывает нам, что без служения истине нет служения и поклонения живому Богу, без этого нет духовного храма, нет животворящей веры. Без этого многие люди, которые сегодня только телами, а не сердцем, в храме, завтра, когда надо будет сделать выбор за истину, они со своим духовным состоянием сердца будут кричать на Голгофе: «Распни Его!». Господь являет живую действенную веру в гармонии любви и истины. Он являет Божественные принципы, а, как отмечал Аристотель, «*принципы поступков — это то, ради чего они совершаются*».

Дорогие братья и сестры! Бог видит сердце и знает все. Важно, чтобы в нашем сердце было то, что ценно в Его очах. Важно, чтобы мы являли в жизни и любовь, и истину в любых ситуациях, потому что всегда и во всех ситуациях мы — Божьи дети, дети Того Отца, Чьи истины не изменяются и не зависят от обстоятельств. Сегодня мы еще стоим перед Господом на предварительном, на промежуточном экзамене перед участием в Вечере, испытывая себя и рассуждая о Теле Господнем, когда еще все неугодное в своем сердце можно исправить, когда еще можно изменить свой характер и свое хождение перед Господом. Когда же мы предстанем пред Ним на последнем экзамене, такой возможности уже не будет. Тогда мы увидим, что только то в нашем сердце, что принадлежит Христу, Его любви и истине, будет иметь значение, а все остальное окажется прахом. Хорошо об этом сказала христианская писательница К. Блюм: «*Мы все можем войти в небо без здоровья, без богатства, без славы, без ученой степени, без образования, без друзей, без 10000 других вещей, но мы никогда не можем войти в небо без Иисуса Христа*». Проверим свои сердца перед тем, как предстать перед престолом благодати, сложим в своем сердце к подножию креста всякую неправду, безразличие к истине и попросим силы у Бога, чтобы постоянно наполнять наши души истинными Божьими ценностями.

 Итак, сделаем для себя следующие **выводы**:

***Истина в Божьем деле свидетельствует о любви и проявляется в действенной вере независимо от трудностей и обстоятельств***. Для проявления Божьей веры, действующей любовью, необходимо:

1. Никогда не отделять любовь от истины, но искать таких путей исполнения Божьей воли, когда любовь и истина находятся в единстве и гармонии.

2. Не быть равнодушным и безучастным к отстаиванию истины, относить всякое Божье дело к себе и не считать мнимый мир и чувственную любовь проявлением Божьей воли там, где попирается истина, но проверять истину Божьим Словом и занимать действенную позицию на стороне истины.

3. Не бояться трудностей, не бояться одиночества, не бояться непонимания людей и их обид, но бояться Господа и попирания Его истин, ради принятия которых в наши сердца Он принял Голгофский крест.

Итак, ***постоянно очищай храм своего сердца истинами Божьего Слова в любых обстоятельствах, отдавая всего себя Богу в действенной любви***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, сохраняет верность Господу**

Мф.26:20-30: «20 **Когда же настал вечер, Он возлег с двенадцатью учениками**; 21 **и когда они ели, сказал: истинно говорю вам, что один из вас предаст Меня**. 22 **Они весьма опечалились, и начали говорить Ему, каждый из них: не я ли, Господи?** 23 **Он же сказал в ответ: опустивший со Мною руку в блюдо, этот предаст Меня;** 24 **впрочем Сын Человеческий идет, как писано о Нем, но горе тому человеку, которым Сын Человеческий предается: лучше было бы этому человеку не родиться**. 25 **При сем и Иуда, предающий Его, сказал: не я ли, Равви? Иисус говорит ему: ты сказал.** 26 **И когда они ели, Иисус взял хлеб и, благословив, преломил и, раздавая ученикам, сказал: приимите, ядите: сие есть Тело Мое**. 27 **И, взяв чашу и благодарив, подал им и сказал: пейте из нее все,** 28 **ибо сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая во оставление грехов.** 29 **Сказываю же вам, что отныне не буду пить от плода сего виноградного до того дня, когда буду пить с вами новое вино в Царстве Отца Моего.** 30 **И, воспев, пошли на гору Елеонскую**».

 На последней пасхальной Вечере наш Господь Иисус Христос возлег с двенадцатью учениками и впервые заговорил о предательстве. Иисус несколько раз до Вечери говорил о Своей приближающейся смерти, но о том, что кто-то из учеников предаст Его, Он говорил впервые. В этих словах была особая боль для учеников. Никто, кроме Иуды, не имел таких мыслей о предательстве. Христос знал о том, кто Его предаст. И это знание личности предателя еще больше подчеркивает любовь Господа к людям, потому что Он предвидел предательство и низкое поведение Своего ученика, но это не нарушило Его служения и Его цели. Господь совершает спасение людей, не наказывает заранее предателя, не лишает его свободной воли, а только постоянно предупреждает, давая возможность ему еще опомниться. Не указывая конкретного имени, Господь обращается к совести учеников и дает еще один шанс Иуде покаяться. Но ослепленный своим эгоизмом Иуда не слышит предупреждения.

Услышав весть о том, что один из учеников предаст Его, ученики «**весьма опечалились**». Они опечалились и раньше, когда Господь сказал, что должен умереть. Но сейчас они опечалились еще более, потому что один из их братства окажется предателем. Предательство — это самый страшный и коварный грех, это самый мерзкий и подлый удар в спину, когда твой ближний, друг или соратник по делу Божьему, делая вид, что целует, и, улыбаясь, наносит рану в самую глубину сердца. И такой удар тем болезненнее, чем ближе был к тебе предающий, чем больше ты вкладывал в него душу и сердце. Человек может ошибиться, может упасть, может что-то сказать резкое на ближнего, даже может делать что-то неугодное, имея другие взгляды, но он может исправиться, увидев свою неправоту. Но предательство всегда замешено на зависти, на мести, на скрытой переполненности злом и ожиданием момента нанести неожиданный и самый болезненный удар. Тот, кто испытывал на себе предательство, знает, какая это боль. Вот почему ученики весьма опечалились. Это было печальной новостью. Истинные последователи Христа не радуются неправде, но сорадуются истине, они печалятся о грехах своих близких. Апостол Павел выразил это чувство сопричастности к поступкам братьев и сестер в следующих словах: «**Кто изнемогает, с кем бы и я не изнемогал? Кто соблазняется, за кого бы я не воспламенялся**?» (2Кор.11:29). Ученики переживали за себя и каждый друг за друга. Можно себе представить, какая нестерпимая скорбь объяла сердца учеников. Но еще большая боль объяла сердце Христа, потому что это был Его ученик. Давайте будем помнить, дорогие братья и сестры, что мы — тоже ученики Христа, и если мы предаем Его делами, словами, мыслями, намерениями, то мы доставляем нашему Господу боль.

 Как удивительно то, что ученики после слов Христа, «**что один из вас предаст Меня**», начали по очереди переспрашивать: «**Не я ли, Господи?**»! Почему вы спрашиваете, почему вы сомневаетесь в себе, что вносит сомнения в вашу верность? Ученики не знали за собой даже мыслей о предательстве, они не знали за собой таких наклонностей, но они знали то, что Господь знает их лучше, чем они знают себя. Ученики здесь оказались на высоте и показали отсутствие самоуверенности. Они также показали отсутствие подозрительности и осуждения. Они не спрашивали: «Господи, может это Иуда, или Фома, или кто-то еще?». Они спрашивали: «**Не я ли, Господи?**». И здесь заложен для нас важный принцип: *все повеления, предупреждения и заповеди Господа необходимо относить всегда только к себе*. Мы никогда не знаем, какие искушения допустит нам Господь, мы не знаем себя до конца, пока не наступят эти искушения, поэтому мы должны бодрствовать и держаться за Господа. Господь Своим сообщением заставил всех учеников бодрствовать и подозревать не кого-то другого, но испытывать, в первую очередь, себя. Христос не случайно дал одно из таких повелений Апостолу Павлу о порядке участия христианина в Вечере Господней: «**Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей**» (1Кор.11:28). Испытывать нужно свое сердце, свою верность Господу, свои дела, мысли, цели, намерения, а не дела и мысли ближнего или другого брата, потому что «**каждый из нас за себя даст отчет Богу**» (Рим.14:12). Поэтому Апостол Павел пишет в 2Кор.13:5: «**Испытывайте самих себя, в вере ли вы; самих себя исследывайте. Или вы не знаете самих себя, что Иисус Христос в вас? Разве только вы не то, чем должны быть**».

 Для нас важно, чтобы мы судили себя, а не Иуду, судили себя, когда во время Вечери протягиваем руку к хлебу и вину, но имеем нераскаянный грех, имеем обиды и зависть, имеем зло на брата или сестру. Находясь в грехе и приобщаясь к престолу Благодати, мы тем самым предаем Христа, уничижаем Его жертву за нас, ставим ее ни во что, не понимаем сути Вечери Господней. Приходить на Вечерю примиренным с людьми и с Господом, раскаиваться и исповедоваться в грехах, оставлять грехи, освящаться и исполняться Духом Святым — в этом и состоит проявление верности Господу.

 Для нас важно, чтобы мы не принимали того, что предает нашего Господа и Его дела, чтобы мы не были так слепы, чтобы отвергать истину и принимать в любовные объятия тех, кто льстит словами, но своими поступками и направленными действиями вредит делу Божьему. Мы не должны иметь ничего общего с теми, кто «**говорят, что знают Бога; а делами отрекаются, будучи гнусны и непокорны и не способны ник какому доброму делу**» (Тит.1:16). Мы не должны говорить такому человеку, что я все равно с тобой в хороших отношениях, потому что при этом мы становимся молчаливыми соучастниками греха и наносим боль святому Богу, Который умер для того, чтобы мы могли ненавидеть грех и побеждать его. И если Господь умер за наши грехи, то мы должны отвергать все то, что связано с грехом и неверностью Ему, потому что для нас открыта истина, и мы имеем более высокую ответственность, и должны занимать ясную и однозначную позицию, становясь на сторону Бога, а не на две стороны одновременно. «**Если отвергшийся закона Моисеева, при двух или трех свидетелях, без милосердия наказывается смертью, то сколь тягчайшему, думаете, наказанию повинен будет тот, кто попирает Сына Божия и не почитает за святыню Кровь завета, которою освящен, и Духа благодати оскорбляет?**», — сказано в Евр.10:28,29.

 Чтобы быть верными Богу, для нас важно принимать не только доктрины Писания своим интеллектом, но и принимать Божью волю во всех случаях нашей практической жизни, не вносить в Божье совершенство что-то свое, человеческое. Наша сила проявляется не в убедительных словах человеческой мудрости, но в смирении перед Всемогущим Богом и в послушании Его совершенной воле. Послушание нужно для нас, чтобы дать Господу возможность изменять нас в Свой образ. Однажды Господь проговорил непослушному царю Саулу через Своего верного пророка Самуила: «**И отвечал Самуил: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа? Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем**» (1Цар.15:22,23). Этим самым было показано, что Богу не нужны внешние действия, не нужны наши приношения и жертвы, которые не изменяют наших сердец. Богу нужно наше повиновение. Самое большое оскорбление для Господа — это сердце, которое не предано Ему в полной мере, это лицемерное сердце, это действия с целью угодить себе, а не Богу. Бог ждет от нас повиновения Его совершенной воле, Он ждет нас самих, Ему нужны мы с чистыми сердцами. Такого сердца не было у Иуды, и он исполняет свою волю, свою цель и становится врагом Богу и предает святого Сына Божьего. Тот, который ходил вместе со Христом более трех лет, который слышал самые мудрые слова из самых чистых уст, который творил чудеса по данной от Господа силе, который видел чудеса, видел чистое сердце Христа и Его любовь, тот, которому умывал ноги Спаситель, предает своего Учителя. Он, наверное, не думал об этом, когда начинал свой путь за Христом. Но непослушание совершенным Божьим истинам, желание устроить свою жизнь и перестроить окружающий мир по своим правилам и ценностям, нечистота сердца и эгоизм привели к такому катастрофическому падению, которому нет оправданий.

Предательство Иуды не смогло нарушить Божьи планы, оно показало сердце Иуды и привело к его вечному проклятию. И нам важно извлечь здесь важный урок: *даже при самых неприятных обстоятельствах не надо падать духом, но надо быть твердыми в вере, потому что Бог всегда исполнит Свои цели, вопрос только в том, на чьей стороне будет каждый конкретный человек*: *на стороне Бога или на стороне сатаны*. «**Впрочем Сын Человеческий идет, как писано о Нем, но горе тому человеку, которым Сын Человеческий предается: лучше было бы этому человеку не родиться**». Здесь Господь еще раз дает предателю возможность остановиться, но и эта возможность была упущена из-за ослепления сердца сребролюбием и из-за злобы. Именно сребролюбие привело Иуду к предательству. Он шаг за шагом отступал от истины, потому что сердце его было наполнено неугодными Богу целями. И постепенно он все более и более давал место дьяволу. Дьявол постепенно порабощает его. И вот он уже раскрывает свою истинную сущность при первосвященниках: «**Тогда один из двенадцати, называемый Иуда Искариот, пошел к первосвященникам и сказал: что вы дадите мне, и я вам предам Его? Они предложили ему тридцать сребренников; и с того времени он искал удобного случая предать Его**» (Мф.26:14-16). Будущее Иуды в аду настолько ужасно, что для него было бы лучше, если бы он вообще не родился. А падение началось с корня всех зол — сребролюбия. Иоанн Златоуст относит сребролюбие к гораздо большим порокам, чем бесноватость. Он говорит: «*Поступки бесноватого кажутся детской игрой в сравнении с поступками сребролюбивого… Гораздо лучше быть нагим, чем ходить, одевшись в корыстолюбие. Как те носят маски и платье беснующихся, так и эти. И подобно тому, как наготу беснующихся производит бешенство, так и одежду сребролюбивых производит бешенство, — и эта одежда более достойна сожаления, нежели нагота… Беснующиеся обнажали только себя, а сребролюбивые обнажают всех с ними встречающихся… Если ты не можешь презреть богатство, то что же в таком случае будешь в состоянии победить?*». «**Корень всех зол есть сребролюбие**», — пишет Апостол Павел (1Тим.6:10). Сребролюбие не есть наличие денег. Можно любить деньги, не имея их, но они будут обладать тобою, и можно иметь деньги, не любить их и владеть ими. Как много зла делается из-за сребролюбия и денег! За деньги Иосиф был продан своими братьями; за деньги Самсон был продан филистимлянам; из-за сребролюбия Ананий и Сапфира пытались обмануть Петра; из-за сребролюбия Сын Божий был предан в руки нечестивых людей. Грех сребролюбия действует очень коварно, он пленяет сердца людей до того, как люди увидят, что они попали в сети лукавого.

Ученики начали сомневаться в себе. Иуда, скорее всего, был последним в списке подозреваемых учеников, способных на предательство, потому что он носил ящик с деньгами, был казначеем, и его честность не подвергалась сомнению. Внешне Иуда был примерным верующим: он оставил все и пошел за Христом; он был избран апостолом и был учеником Христа; он творил чудеса, когда был послан проповедовать; он был казначеем и заботился о нуждах своих друзей. Он никогда ни с кем не спорил, никого не обличал, не высказывал резких предложений, как Петр. И даже в данной ситуации он, как и все ученики, показывает свое лицемерное сомнение: «**При сем и Иуда, предающий Его, сказал: не я ли, Равви? Иисус говорит ему: ты сказал**». Если бы Иуда не сказал того, что говорили остальные ученики, на него бы пало подозрение. Поэтому он лицемерно говорил все то же, что и остальные, но даже называя при этом Иисуса Учителем и подчеркивая свою лицемерную верность: «**Не я ли, Равви?**». Искусный лицемер может так мастерски играть роль ученика Христова долгое время, что даже ничем не выдаст себя и не даст повода для подозрения. Так было у Иуды, так не должно быть в нашем следовании за Христом. Наше сердце должно полностью принадлежать Господу, потому что то, что не принадлежит Христу, сатана может направить против Него.

Иисус не обвиняет Иуду прямо, но говорит: «**Ты сказал**», показав то, что Иуда осудил себя сам своими устами. Ранее Господь сказал: «**Опустивший со Мною руку в блюдо, этот предаст Меня**». Иисус еще раз дает возможность Иуде покаяться, указывая конкретно уже на него, но Иуда вновь не чуток к предупреждению Господа. Ученики были в смятении и ничего не понимали. «**Тогда ученики озирались друг на друга, недоумевая, о ком Он говорит. Один же из учеников Его, которого любил Иисус, возлежал у груди Иисуса. Ему Симон Петр сделал знак, чтобы спросил, кто это, о котором говорит. Он, припав к груди Иисуса, сказал Ему: Господи! кто это? Иисус отвечал: тот, кому Я, обмакнув кусок хлеба, подам. И, обмакнув кусок, подал Иуде Симонову Искариоту. И после сего куска вошел в него сатана. Тогда Иисус сказал ему: что делаешь, делай скорее. Но никто из возлежавших не понял, к чему Он это сказал ему**», — написано в Ин.13:22-28. Иуда полностью впустил в свое сердце правителя тьмы — сатану.

Иуда стал полным рабом греха. И в этом виноват только он сам, а не какие-то обстоятельства жизни и окружающие его люди. Великий английский поэт и драматург Уильям Шекспир (1564-1616) так выразил устами одного из своих героев мысль о том, что человек грешит осознанно:

*Не звезды, милый Брут, а сами мы*

*Виновны в том, что сделались рабами*.

Каждый из нас может быть отвергнут, как Саул, может упасть, как Иуда, если наше сердце не будет полностью преданно Богу. Ты можешь стать предателем Божьего дела, если не возлюбишь «**Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением твоим, и всею крепостью твоею**» (Мк.12:30). Чтобы не потерять верность Господу, Ему надо отдать без остатка все сердце, весь разум, всю силу, все чувства и волю.

Христианство — это не просто идея, но это полная принадлежность Господу, при которой наше сердце полностью пленяется Его любовью, проявленной в смерти на кресте Голгофы за каждого из нас. Иуда не отдал свое сердце Богу и стал предателем, все остальные Апостолы отдали свои сердца и жизни Богу и стали лучшими людьми планеты и лучшими друзьями и соработниками Богу. Важно, кому мы служим: Богу или себе, потому что если мы служим не Богу, а только себе, то рано или поздно мы станем врагами Христу.

 Чтобы Вечеря Господня была святым священнодействием, чтобы в ней не участвовал тот, который дал сатане войти в себя, Господь скорее отпускает предателя и говорит: «**Что делаешь, делай скорее**» (Ин.13:27). И далее в Евангелии от Иоанна написано об Иуде: «**Он, приняв кусок, тотчас вышел; а была ночь**» (Ин.13:30), т.е. Иуда не присутствовал на установлении Вечери Господней, он присутствовал только на совершении последней ветхозаветной Пасхи. И далее Иисус с верными Ему учениками преобразовал Пасху Ветхого Завета в Господню Вечерю Нового Завета. Это была последняя, признанная Богом, Пасха Ветхого Завета, потому что после жертвы Агнца Божьего, Который пролил Свою Кровь на кресте, жертва агнцев в Египте не имела никакого значения, ведь то, на что она указывала и символом чего она была, совершилось во Христе: «**Но Христос, Первосвященник будущих благ, придя с большею и совершеннейшею скиниею, нерукотворенною, то есть не такового устроения, и не с кровью козлов и тельцов, но со Своею Кровию, однажды вошел во святилище и приобрел вечное искупление. Ибо если кровь тельцов и козлов и пепел телицы, через окропление, освящает оскверненных, дабы чисто было тело, то кольми паче Кровь Христа, Который Духом Святым принес Себя непорочного Богу, очистит совесть нашу от мертвых дел, для служения Богу живому и истинному! И потому Он есть ходатай Нового завета, дабы вследствие смерти Его, бывшей для искупления от преступлений, сделанных в первом завете, призванные к вечному наследию получили обетованное**» (Евр.9:11-15).

 Далее Господь учреждает Вечерю Господню.

 «**И когда они ели, Иисус взял хлеб и, благословив, преломил и, раздавая ученикам, сказал: приимите, ядите: сие есть Тело Мое**. 27 **И, взяв чашу и благодарив, подал им и сказал: пейте из нее все,** 28 **ибо сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая во оставление грехов.** 29 **Сказываю же вам, что отныне не буду пить от плода сего виноградного до того дня, когда буду пить с вами новое вино в Царстве Отца Моего**».

 Иногда Вечерю Господню называют «*евхаристией*», потому что глагол «*благодарить*» в Мф.26:27 на греческом звучит «*евхаристео*». «**Иисус взял хлеб и, благословив, преломил**». Иисус возблагодарил Своего Небесного Отца за все, что Он посылает нам. И далее мы видим, как Господь раскрывает ученикам смысл Вечери. Основные назначения Вечери следующие:

1. *Вспоминание страданий Христа, напоминание каждому из нас о том, какою ценою мы куплены*. Хлеб символизирует отданное за нас Тело Христа, а вино символизирует установление Нового Завета благодати через пролитие Крови Христа за каждого из нас. Вечеря заставляет нас оглянуться назад и придти ко кресту Голгофы, где было совершено наше искупление. Она напоминает нам, что мы — не просто жители на этой земле, но мы — дети Божьи, за которых Христос отдал Свою жизнь, и мы должны жить, исходя из этого величайшего события. Апостол Павел получил от Самого Господа знание смысла Вечери Господней: «**Ибо я от Самого Господа принял то, что и вам передал, что Господь Иисус в ту ночь, в которую предан был, взял хлеб и, возблагодарив, преломил и сказал: приимите, ядите, сие есть Тело Мое, за вас ломимое; сие творите в Мое воспоминание. Также и чашу после вечери, и сказал: сия чаша есть новый завет в Моей Крови; сие творите, когда только будете пить, в Мое воспоминание. Ибо всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть Господню возвещаете**…» (1Кор.11:23-25). Таким образом, участвуя в Вечере, мы подтверждаем, что Господь умер за нас, что мы искуплены Им, что только Кровь Иисуса Христа, пролитая за нас, спасает нас от гибели и очищает от грехов.

2. *Напоминание о том, что Господь еще раз придет на эту землю*, чтобы забрать Своих, чтобы «**пить новое вино в Царстве Отца**». Апостол Павел говорит о возвещении искупительной жертвы Христа до тех пор, «**доколе Он придет**» (1Кор.11:26). И когда Он придет, тогда будет великий праздник для любящих Его и катастрофа для тех, кто делал вид, что верит. Мы живем надеждой на то, что будем иметь приготовленные Богом блага на небесах: «**Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его**» (1Кор.2:9).

3. Вечеря служит *подтверждением единства всех детей Божьих в едином Теле Христовом — в Церкви*. Когда мы участвуем в Вечере с верой в Господа Иисуса Христа и с рассуждениями о Теле Господнем, то за видимыми физическими действиями стоит реальная духовная действительность. Апостол Павел пишет коринфянам: «**Чаша благословения, которую благословляем, не есть ли приобщение Крови Христовой? Хлеб, который преломляем, не есть ли приобщение Тела Христова? Один хлеб, и мы многие одно тело; ибо все причащаемся от одного хлеба**» (1Кор.10:16,17). Эта заповедь была дана для сохранения единства Церкви, а единство Церкви сохраняется единством духа, единством того, что все истинные дети соединены в Духе Святом.

4. *Вечеря является испытанием каждого перед Господом, испытанием своего сердца с целью исправления*. Ученики испытывали свое состояние при первой Вечере вопросом: «**Не я ли, Господи?**». Апостол Павел дает практическое применение этого испытания для всех христиан: «**Посему, кто будет есть хлеб сей или пить чашу Господню недостойно, виновен будет против Тела и Крови Господней. Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей. Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем**» (1Кор.11:27-29). Каждое участие в Вечере является для христианина своеобразным отчетом за прожитое время, экзаменом перед Тем, Кто видит все дела, все мысли, видит наше сердце и наше духовное состояние.

5. *Вечеря является особым нахождением верующих в присутствии Святого Бога, вхождение к престолу благодати в духе*. Только те, кто были истинными учениками Христа, удостоились быть участниками Вечери, которая совершалась в духовном мире перед престолом Отца Небесного. Христос как Первосвященник открыл нам доступ к престолу благодати:

Евр.4:16: «**Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи**».

6. Вечеря *является благословением для верующих, посредством которого они получают силу от Бога, находятся в единстве с Богом, сохраняют и укрепляют спасающую веру*.

Ин.6:48-51, 53-57: «**Я есмь хлеб жизни. Отцы ваши ели манну в пустыне и умерли; хлеб же, сходящий с небес, таков, что ядущий его не умрет. Я хлеб живый, сшедший с небес; ядущий хлеб сей будет жить вовек; хлеб же, который Я дам, есть Плоть Моя, которую Я отдам за жизнь мира… Иисус же сказал им: истинно, истинно говорю вам: если не будете есть Плоти Сына Человеческого и пить Крови Его, то не будете иметь в себе жизни. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день. Ибо Плоть Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истинно есть питие. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь пребывает во Мне, и Я в нем. Как послал Меня живый Отец, и Я живу Отцем, так и ядущий Меня жить будет Мною**».

Вечеря служит средством сохранения учения Христа и напоминает, что только во Христе, в единстве с Ним мы имеем жизнь веры.

7. *Вечеря служит основанием для наказания тех, кто участвует недостойно и не рассуждает о Теле Господнем*.

1Кор.11:29-32: «**Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем. Оттого многие из вас немощны и больны и немало умирает. Ибо если бы мы судили сами себя, то не были бы судимы. Будучи же судимы, наказываемся от Господа, чтобы не быть осужденными с миром**».

Господь по-отцовски наказывает Своих детей здесь, чтобы они исправились, и не были судимы с грешным миром, и это тоже является благословением для верующих.

 Ученики Господа первыми участвовали в Вечере Господней и были в непосредственном присутствии Самого Сына Божьего. Сегодня мы участвуем в Вечере, сущность которой не изменилась, потому что неизменен Бог. Милостивый Бог допускает к Вечере каждого верующего, сокрушенного сердцем и имеющего жажду приближаться к Богу. Мы можем далеко не все понимать в этой заповеди Христа, но мы должны любить Господа, осознавать опасность греха, избавляться от грехов и искренне служить Христу, испытывая честно свое сердце.

 Нам важно участвовать в Вечере, но важно участвовать с искренним сердцем, с исповеданными грехами, с сокрушением и благодарностью Господу за Его любовь. Бог умер за нас, Он пошел на крест из-за любви к нам. Вечеря указывает нам на крест, из которого к нам струится Божья любовь и Божья святость. Бог приглашает нас в Свое присутствие, приглашает с чистым сердцем, чтобы мы не прятались за осколки грешного мира, но оставляли этот мир и разрывали в своем сердце верою ту завесу нечистой совести, которая отделяет нас от Бога. Господь ждет нас, знает нас, прощает и понимает нас, и потому мы можем придти в Его присутствие. Конечно же, мы не являемся совершенными во всем, но важно стремление к совершенству и жажда очищения. *Однажды на Вечере пастор подошел к брату, который колебался и не знал, принимать ему участие в Вечере или нет. Пастор, который знал сокрушенное сердце этого христианина и его раскаянные поступки, сказал: «Смелее, брат, эта Вечеря и для тебя»*.

Если ты боишься Бога, если ты смотришь на себя через призму креста Голгофы, если ты рассуждаешь о Теле и Крови Господних, если ты смиряешься и очищаешь свое сердце, понимая, какой ценою ты куплен, то эта Вечеря для тебя, дорогой брат и дорогая сестра. Важно осознание того величия Бога, которое полностью недоступно нашему пониманию, важны благоговение и трепет перед Ним и перед тем, что Он совершил. Апостолы Христа на Вечере Господней имели страх Божий и трепет, когда совершали эту святыню и боялись чем-нибудь огорчить или предать Христа. Такой страх должен быть и у нас.

 Наши переживания, наши чувства, наши мысли и наши цели должны направляться в правильное русло, когда мы вспоминаем Вечерю Господа, когда мысленно приходим на Голгофу ко кресту распятия, когда видим распростертые в любви к нам и пронзенные руки Спасителя. *Известный христианин граф Цинцендорф однажды рассматривал картину с изображением распятого Христа. Он так прочувствовал глубину Божьей любви к себе, что его совесть проговорила к нему: «Я сделал это для тебя, а что сделал для Меня ты?*». Граф принял Иисуса Христа в свое сердце и всю жизнь служил Ему. И сегодня, когда мы принимаем участие в Вечере Господней, наш Господь смотрит в наше сердце через свет спасительной пролитой Крови и спрашивает каждого: «Я это сделал для тебя, а что ты сделал для Меня?». Он спрашивает каждого из нас, как некогда спрашивал Петра: «**Любишь ли ты Меня?**» (Ин.21:15). Он желает пить с нами новое вино радости и блаженства в Царстве Отца и быть вечно с теми, кто любит Его и будет верен до смерти, чтобы получить венец жизни.

Да благословит нас Господь в смирении, трепете, в великой благодарности пред Спасителем и в чистоте и святости сердца приступить к «**горе Сиону и ко граду Бога живого, к Небесному Иерусалиму и тьмам Ангелов, к торжествующему собору и Церкви первенцев, написанных на небесах, и к Судии всех Богу, и к духам праведников, достигших совершенства, и к Ходатаю Нового Завета Иисусу и к Крови кропления Говорящей лучше, нежели Авелев**а» (Евр.12:22,23)! Да благословит нас Господь войти «**во святилище посредством Крови Иисуса Христа, путем новым и живым**» (Евр.10:19)! Да благословит нас Господь приступить «**к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи**» (Евр.4:16)! Очистим наши сердца, чтобы всецело вручит их Господу, осознаем великую милость и любовь Господа к нам, чтобы мы могли пойти служить Ему, не взирая на трудности, чтобы мы могли, как некогда ученики Христа исполнить духовно то, о чем написано, что они, «**воспев, пошли на гору Елеонскую**».

 Итак, вспоминая Вечерю Христа с учениками, сделаем для себя следующие ***выводы***:

***Лицемерие и поиск своего ведут к предательству Христа и к разрушению пути в Царство Божье.***

Поэтому, участвуя в Вечере Господней, каждому христианину необходимо:

1. Испытывать себя, честно отвечать на вопрос: «Не я ли, Господи, предаю Тебя сейчас своими нераскаянными грехами и лицемерными планами, в которых есть только свои эгоистические устремления, и нет ничего Божьего?» и очищать свое сердце исповеданием и покаянием перед прикосновением к святыне.

2. Всегда быть чутким к предупреждениям Христа, относить все предупреждения Слова к себе, не быть самоуверенным и иметь силу вовремя исправиться, чтобы не предать Божье дело. Всегда помнить, что Бог непременно исполнит Свою волю, а мы в зависимости от поведения становимся либо соработниками, либо противниками Господу. Поэтому необходимо полностью отдать себя в Божью волю.

3. Со всей ответственностью, страхом и трепетом относиться к Вечере, размышляя о жертве Христа. Воспринимать каждую Вечерю как напоминание с Голгофы о цене нашей жизни, как колокол об опасности греха и наказания за грех, как колокол о подготовке к Пришествию Христа, как гимн единства Тела Христова, как вхождение в особое присутствие Бога к престолу благодати с отчетом перед Ним за прожитое время и как получение силы и благословений от Отца Небесного.

4. Бояться не участвовать в Вечере и бояться участвовать недостойно.

Итак, ***участвуй в Вечере Господней с чистым и раскаянным сердцем, испытывай свою верность Господу и не предавай Его лукавством целей и осознанными грехами***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, побеждает зло и несправедливость терпением и истиной**

Мф.26:57-68: «57 **А взявшие Иисуса отвели Его к Каиафе первосвященнику, куда собрались книжники и старейшины.** 58 **Петр же следовал за Ним издали, до двора первосвященникова; и, войдя внутрь, сел со служителями, чтобы видеть конец.** 59 **Первосвященники и старейшины и весь синедрион искали лжесвидетельства против Иисуса, чтобы предать Его смерти,** 60 **и не находили; и, хотя много лжесвидетелей приходило, не нашли. Но наконец пришли два лжесвидетеля** 61 **и сказали: Он говорил: могу разрушить храм Божий и в три дня создать его.** 62 **И, встав, первосвященник сказал Ему: что же ничего не отвечаешь? что они против Тебя свидетельствуют?** 63 **Иисус молчал. И первосвященник сказал Ему: заклинаю Тебя Богом живым, скажи нам, Ты ли Христос, Сын Божий?** 64 **Иисус говорит ему: ты сказал; даже сказываю вам: отныне узрите Сына Человеческого, сидящего одесную силы и грядущего на облаках небесных.** 65  **Тогда первосвященник разодрал одежды свои и сказал: Он богохульствует! на что еще нам свидетелей? вот, теперь вы слышали богохульство Его!** 66 **как вам кажется? Они же сказали в ответ: повинен смерти.** 67 **Тогда плевали Ему в лице и заушали Его; другие же ударяли Его по ланитам** 68 **и говорили: прореки нам, Христос, кто ударил Тебя?**».

 Крест Христа, Его страдания и унижения за нас — это высшее и бесспорное доказательства любви Бога к людям, доказательство Его сопричастности к нам, к нашим нуждам и страданиям, к переносимой нами боли. Бог не смотрит на Своих детей со стороны, не смотрит, как бы сидя в кресле, но, допуская наши страдания, Он страдает с нами и прекрасно понимает нас, потому что Он однажды перенес самые позорные муки и страдания от грешников. Божья любовь, которая ярко проявилась в крестной жертве, действует и сегодня, она продолжает сострадать нам в каждой ситуации, где попирается правда. Если бы Бог не был способен на страдания, Он не был бы способен и на любовь, потому что любовь всегда открыта для страданий за истину и за блага других. Только страдающий Бог способен понимать людей и помочь Свои детям.

Участвуя в Вечере Господней, мы вспоминаем страдания Христа, и через наше сердце и разум еще раз проходит отрезвляющее осознание того, какой ценой мы куплены. Сын Божий не только учил людей небесным истинам, но и мог показать Своим ученикам и последователям шрамы от распятия, которых стоили эти истины. Мы часто ропщем при трудностях, при многих обстоятельствах, в которые ставит нас Господь для нашего же блага, забывая о том, какая великая цена была уплачена за нас, чтобы мы жили будущим Царством, а не сегодняшними трудностями. «**Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**», — читаем мы в Слове Божьем (Евр.12:3). Нам важно осмыслить каждый шаг из крестных шагов Христа, чтобы верно следовать за Ним как за Начальником и Совершителем веры.

 События последних часов земной жизни Христа происходили в неимоверных страданиях и унижениях: сначала Иисуса схватили, как разбойника, унизили, а потом начали искать обвинение. Петр в надежде на лучший исход для Учителя следовал за Ним. «57 **А взявшие Иисуса отвели Его к Каиафе первосвященнику, куда собрались книжники и старейшины.** 58 **Петр же следовал за Ним издали, до двора первосвященникова; и, войдя внутрь, сел со служителями, чтобы видеть конец**». Мы знаем из Евангелия от Иоанна, что перед судом у первосвященника Каифы Иисуса сначала отвели к его тестю Анне, который ранее был первосвященником и имел большое влияние в Иерусалиме (Ин.18:13). По Божьему замыслу первосвященник должен был нести свое служение всю жизнь. Но система коррупции в религиозных кругах Израиля, получение определенного процента от людей, торгующих в храме, которые могли вести свою деятельность только при согласии первосвященника (эту торговую деятельность называли «базарами Анны») и выгода от должности — все это приводило к тому, что первосвященники часто менялись, а святое служение превратилось в политизированную должность. Анна ненавидел Христа за Его святость и за действия по очищению храма. За время пребывания Христа у Анны, его зять Каифа собрал ночью Синедрион для суда над Иисусом.

Великий Синедрион в Иерусалиме состоял из семидесяти ведущих священников, старейшин и книжников, а вместе с первосвященником в него входило семьдесят один человек. Никогда еще история не знала такого несправедливого суда, какой был над Иисусом. Но никакая несправедливость не может победить истину. Наш Господь не имел ни одного греха, Он был абсолютно свят. Только Господь мог сказать по отношению к дьяволу такие победоносные слова: «**Уже немного Мне говорить с вами; ибо идет князь мира сего, и во Мне не имеет ничего**» (Ин.14:30). Господь имел абсолютно чистое и любящее сердце, которое нельзя победить никакими силами ада. Никто не мог найти на Него реального обвинения, что приводило в ярость Его противников: «59 **Первосвященники и старейшины и весь синедрион искали лжесвидетельства против Иисуса, чтобы предать Его смерти,** 60 **и не находили; и, хотя много лжесвидетелей приходило, не нашли. Но наконец пришли два лжесвидетеля** 61 **и сказали: Он говорил: могу разрушить храм Божий и в три дня создать его**».

Очернить святую жизнь может только лжесвидетельство. И такие лжесвидетели нашлись даже на святого Сына Божьего. Они извратили Его слова и придали сказанному искаженный смысл. Они свидетельствовали так, как будто Иисус говорил: «**Могу разрушить храм Божий и в три дня создать его**». В Мк.14:58 сказано более детально об этом лжеобвинении: «**И некоторые, встав, лжесвидетельствовали против Него и говорили: мы слышали, как Он говорил: Я разрушу храм сей рукотворенный, и через три дня воздвигну другой, нерукотворенный**» (Мк.14:57,58). На самом деле все обстояло иначе. При посещении Иерусалима на первую Пасху и при первом изгнании торговцев из храма Иисус ведет дискуссию с иудеями о Своей власти: «**На это иудеи сказали: каким знамением докажешь Ты нам, что имеешь власть так поступать? Иисус сказал им в ответ: разрушьте храм сей, и Я в три дня воздвигну его. На это сказали иудеи: сей храм строился сорок шесть лет, и Ты в три дня воздвигнешь его? А Он говорил о храме тела Своего. Когда же воскрес Он из мертвых, то ученики Его вспомнили, что Он говорил это, и поверили Писанию и слову, которое сказал Иисус**» (Ин.2:18-22). Господь сказал о Своем Теле как храме Духа Божьего, предсказывая будущее воскресение, а враги свидетельствовали совершенно иначе. Он не говорил: «Я разрушу», а говорил «Разрушьте храм сей». Господь употребил словосочетание, которое может использоваться только по отношению к живому храму и дословно сказал: «Я возвращу его к жизни». Но каждый слышит то, что хочет услышать, и если есть сильное желание оклеветать человека, то лукавый всегда окажет помощь и найдет своих слуг. Несмотря на все несправедливости, святой Господь одерживает над беззаконием победу в духе. «62 **И, встав, первосвященник сказал Ему: что же ничего не отвечаешь? что они против Тебя свидетельствуют?** 63 **Иисус молчал**». В этом молчании были и сила, и святость, и вера, и любовь. Эта молчаливая обличительная проповедь Христа и Его чистый взгляд не давали покоя тем, кто утопал во лжи. Его молчание и небесная святость сказали так много, как не сказало бы ни одно самое мудрое человеческое словесное оправдание. Молчание Иисуса свидетельствовало о Его бесконечном доверии Небесному Отцу, о Его невиновности, благородстве и честности. Он не противится злу, не защищает Себя, не объясняет тем, кому ничего нельзя объяснить, но, уповая на Господа и видя впереди крест страданий и искупительную жертву, в терпении и в побеждающем молчании совершает Свою миссию, исполняет волю Отца.

Лжесвидетельства о предполагаемом разрушении храма не было достаточным, потому что оно не вело к смертному приговору. Нужно было подвести дело под статью о богохульстве. Поэтому первосвященник Каифа, обозленный святым молчанием Иисуса, при котором на самом деле под судом находились осуждающие, а не Осуждаемый, в отчаянии прибегает к самой священной клятве, которую только мог произнести еврей: «**И первосвященник сказал Ему: заклинаю Тебя Богом живым, скажи нам, Ты ли Христос, Сын Божий?** 64 **Иисус говорит ему: ты сказал**». Иисус подтверждает Свою Божественность, не скрывая истину от обвинителей. Более того, наш Господь цитирует Пс.109:1 и Дан.7:13, подтверждая истину Словом Божьим и возвещая о Своем будущем Пришествии для суда над нечестием: «**Даже сказываю вам: отныне узрите Сына Человеческого, сидящего одесную силы и грядущего на облаках небесных**». Это не было притязанием на Божественность, это была истина, потому что Иисус был истинным Мессией, истинным Сыном Божьим и Богом. Господь дает еще раз возможность ослепленным людям прозреть и ясно заявляет не только о настоящем, но и о будущем людей по их отношению к Нему. Он говорит о том, что однажды наступит час, когда Он явится во славе как истинный Судья всех людей. Нечестивые иудеи, которые отвергли Господа и Спасителя и судили Его, окажутся под Его справедливым судом и гневом как Бога, Который определит их на вечное осуждение.

За всю историю существования человечества впервые осуществлялся суд над невинной Личностью не за преступления или нарушение закона, а за то, Кем был на самом деле Осужденный. Пораженные завистью, ненавистью и злобой первосвященники и Синедрион не верили в то, что Иисус есть Мессия, потому что хотели видеть другого «избавителя», который бы спасал на их условиях и исполнял бы их планы и желания. Какое коварство греха и лукавства! Когда они поведут Иисуса к Пилату, то там выдвинут совершенно другие лжеобвинения, которые будут свидетельствовать о Христе как об опасном преступнике для их государственного строя. Иудеи могли бы сами судить Христа, могли бы отдать Его на растерзание толпе, как это было с первым христианским мучеником Стефаном (Деян.7:51-60), но они не делают этого, потому что хотят Его публичной и позорной смерти. А то, что они могли сами судить Христа, видно из слов Пилата: «**Пилат сказал им: возьмите Его вы, и по закону вашему судите Его**» (Ин.18:31). Религиозные вожди Израиля хотят не только уничтожить Христа, но и уничтожить публично Его славу, развеять Его истины, посрамить Иисуса, хотят показать Его как законопреступника, возмутителя и самозванца. Вот как действуют люди, ослепленные злом. Но за все придется отвечать, и эти обвинители когда-то предстанут на справедливый и заключительный суд Божий, на котором будет обнажено все сердце и все мысли. «**Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его? Я, Господь, проникаю сердце и испытываю внутренности, чтобы воздать каждому по пути его и по плодам дел его**», — сказано в Слове Божьем (Иер.17:9,10). Порабощение грехом ведет к еще большему греху и ненависти: «65  **Тогда первосвященник разодрал одежды свои и сказал: Он богохульствует! на что еще нам свидетелей? вот, теперь вы слышали богохульство Его!** 66 **как вам кажется? Они же сказали в ответ: повинен смерти**». Здесь мы видим беззаконное поведение первосвященника и всех членов Синедриона. По закону честное слушание в Синедрионе должно вестись так, чтобы все, начиная от младших, высказали свое мнение, а потом первосвященник должен последним высказывать свою точку зрения. Но первосвященник ведет себя как подлый лицемер: сначала он с пристрастием предрешил дело и объявил Христа виновным в богохульстве, сформировал своим авторитетом мнение, а потом обращается к совету и говорит: «**Как вам кажется?**». Ненависть и зависть настолько ослепили глаза и сделали каменными сердца судей, что они вели себя хуже самых отъявленных безбожников. Вопреки Божьему повелению Лев.21:10, где сказано, что «**великий же священник… не должен обнажать головы своей и раздирать одежд своих**», первосвященник по обряду раздирает свои одежды. Он это сделал не потому, что ревновал о защите святости Бога, а от радости, что наконец-то найдена статья обвинения на Иисуса. Он лицемерно изобразил яростного защитника Бога и Его имени, но на самом деле здесь попиралось все самое святое. Весь Синедрион и священники собрались не днем и не публично, как предписывали правила, а ночью; Синедрион по закону не мог обвинять подсудимого, а мог только принимать решение по делу, но они судили Иисуса без выдвижения обвинения, без доказательств и свидетелей. Здесь могли быть только лжесвидетели, которые, как и все враги Христа, делали все, чтобы подвести свое заключение под ранее принятое в сердце решение: «**Повинен смерти**». Мы знаем, что кроме Иосифа Аримафейского, который был членом Синедриона, который был «**человек добрый и правдивый, не участвовавший в совете и в деле их**» (Лк.23:50,51) и который, скорее всего, покинул ранее заседание до совершения суда, все единогласно проголосовали за смертельный приговор. К Тому, Кто явит миру величайшую любовь и милосердие, не было проявлено ни малейшего милосердия и справедливости. К этому времени Синедрион проявляет свою истинную сущность. Люди потеряли всякое приличие. Высший суд Израиля опустился до того, что потерял всякий контроль и даже видимость закона. Те, кому было доверено «спасать жизнь человека, а не уничтожать ее», те, кому Бог поручил защищать людей и справедливость, начали вести себя, как самый последний сброд: «67 **Тогда плевали Ему в лице и заушали Его; другие же ударяли Его по ланитам** 68 **и говорили: прореки нам, Христос, кто ударил Тебя?**». Это было настоящее богохульство. Плевок в лицо — это самое унизительное оскорбление для еврея. Еще сегодня, по истечение трех тысяч лет, ортодоксальные иудеи, проходя мимо гробницы Авессалома, которая стоит в долине Кедрон за Иерусалимом, плюют на нее, чтобы выразить презрение к Авессалому, который восстал против своего отца Давида и предал его. Плевки от грешников летели в лицо Того, перед Кем трепетали ангелы. А Господь терпел и молчал. Люди стали забавляться над святым Богом, шутить над Ним и торжествовать над Его положением. Они высмеивали Его пророческое служение и издевательски испытывали Его как Пророка, говоря: «**Прореки нам, Христос, кто ударил Тебя?**». А Господь терпел и молчал. Он отказался отвечать на вопросы грешников, чтобы в будущем сражении за души людей оправданные Его пролитой Кровью грешники могли указать на Его спасительную жертву за них перед святым Богом. Только изредка Сын Божий указывал на истину, защищая не Себя, а правду. При допросе у Анны, когда тот спрашивал Христа о Его учении, Господь сказал: «**Я говорил явно миру; Я всегда учил в синагоге и в храме, где всегда Иудеи сходятся, и тайно не говорил ничего. Что спрашиваешь Меня? спроси слышавших, что Я говорил им; вот, они знают, что Я говорил. Когда Он сказал это, один из служителей, стоявший близко, ударил Иисуса по щеке, сказав: так отвечаешь Ты первосвященнику? Иисус отвечал ему: если Я сказал худо, покажи, что худо; а если хорошо, что ты бьешь Меня?**» (Ин.18:20-23). Наш Господь указал на очевидную истину.

Как трудно людям не ответить злом на зло, когда есть возможность, сила и власть! Как трудно удержаться и не восстать по плоти против неправды, когда правда попирается лицемерами и лживыми людьми! Как трудно порой не заступиться за себя и не дать при этом места дьяволу! Мы видим действие Апостола Павла в подобной ситуации перед Синедрионом: «**Павел, устремив взор на синедрион, сказал: мужи братия! я всею доброю совестью жил пред Богом до сего дня. Первосвященник же Анания стоявшим перед ним приказал бить его по устам. Тогда Павел сказал ему: Бог будет бить тебя, стена подбеленная! ты сидишь, чтобы судить по закону, и, вопреки закону, велишь бить меня. Предстоящие же сказали: первосвященника Божия поносишь? Павел сказал: я не знал, братия, что он первосвященник; ибо написано: начальствующего в народе твоем не злословь**» (Деян.23:1-5). Даже Апостол Павел не сдержался в этой ситуации и потом извинялся за действия по плоти. Нам часто хочется одержать победу над злом сразу, здесь и сейчас, и это побуждает нас к неверным действиям собственными силами, приводит к забвению важного принципа: «**Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь**» (Рим.12:19). При применении этого принципа действует всемогущий Бог, а не слабый человек. Бог желает научить нас терпению, чтобы мы выигрывали полное сражение, неся раны во временных битвах со злом. Зло не побеждается злом, а побеждается только любовью, действующей в истине Божьего Слова. Даже в самой очевидной ситуации мы не сможем защитить сами себя до тех пор, пока не начнет действовать Бог. *Один мудрый человек сказал своему брату, который пытался защитить себя от несправедливой и разрушающей Божье дело клеветы: «Не усердствуй в своей защите, отдай все Богу, иначе согрешишь».* Господь говорит: «**Не противься злому**» (Мф.5:39), подчеркивая важную истину о том, что не должно быть мести за личную обиду, что мы не должны побеждать зло еще большим злом, но проявлять смирение и долготерпение, давая место для Божьих действий и для надежной защиты правды.

Истина проявляется не сразу, требуется много времени и терпения, пока Бог даст торжествовать ей. Даже святой Сын Божий был уничижен и осмеян, чтобы потом восторжествовала правда Божья и Божья победа. Нам важно уметь ждать, предавать все в руки Божьи и верить в Его совершенство. И это ожидание не является пассивным, оно требует много веры, любви и усилий, чтобы не согрешить, не начать действовать по плоти, не дать в сердце господствовать обидам и мести. Умение достойно переносить обиды в ожидании и терпении Божьего действия является показателем духовной зрелости. Терпение — это часть процесса превращения наших характеров в такие, какими их желает видеть Бог. За время нашего терпения, веры и действия по духу Бог совершает в нас то, что по своей важности не уступает той великой победе в сражении, которую мы ожидаем. Служитель Божий А. Макларен отметил, что «*есть только одно подлинное бедствие в жизни — потерять доверие Богу*». Если мы доверяем Богу, то понимание того, что Бог совершает в нас небесное действие через боль, дает силу переносить эту боль не как случайность, а как необходимость, как важный этап на пути в Царство Божье. Терпение всегда связано с жертвой определенными земными благами ради получения благ небесных. «*Если не терпишь скорбей, то не ожидай венцов там, как не выходивший здесь на подвиги и труды, какие назначены для получения венцов*», — говорил Василий Великий. В духовном мире идет самая великая война из всех когда-либо прошедших войн. Эта битва за души людей, и она проходит через души и сердца каждого воина Христова, который продолжает участвовать в Его страданиях за освобождение Своего творения от зла не силой, а любовью, а это неизбежно требует терпения и страданий. Стойкость и верность Господу надо проявлять тогда, когда мы твердо держимся Божьих истин:

1Пет.4:14-16: «**Если злословят вас за имя Христово, то вы блаженны, ибо Дух Славы, Дух Божий почивает на вас. Теми Он хулится, а вами прославляется. Только бы не пострадал кто из вас, как убийца, или вор, или злодей, или как посягающий на чужое; а если как Христианин, то не стыдись, но прославляй Бога за такую участь**».

1Пет.2:19,20: «**Ибо то угодно Богу, если кто, помышляя о Боге, переносит скорби, страдая несправедливо. Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите, это угодно Богу**».

Бог смотрит на наши трудности иначе, чем смотрим мы. Он смотрит в будущее и заботиться о вечности тех, кто служит, и тех, кому служат. В терпении проявляется полное доверие Богу, Которого не надо бояться. Совершенный Бог не даст нам напрасную боль, не пошлет без высокой цели болезни нам и нашим детям, не поставит нас в унизительное положение, чтобы потом не возвысить. Он — совершенный и любящий Бог, и на Него мы должны полностью положиться, и по Его Слову поступать. «*Бог предпочитает, чтобы мы иногда прихрамывали, а не ходили все время с гордым видом. И если для этого Ему нужно дать нам жало в плоть, Он любит нас достаточно, чтобы не удалять его. Бог имеет полное право сказать нам «нет». У нас имеются все причины сказать Ему «спасибо»*, — отмечает христианский писатель Макс Лукадо.

Терпение как защита от обид и как средство победы над желанием отвечать злом на зло, имеет особое значение, потому что в этом терпении проявляется упование на Бога и не дается места дьяволу. Такое долготерпение рано или поздно увенчается успехом. Для того чтобы приступить к служению, *Моисей* ждал в пустыне *сорок* лет. *Ной* ждал *более ста* лет, когда готовил ковчег спасения. *Авраам* ждал *двадцать четыре* года, прежде чем исполнилось обещание Господа о том, что он станет отцом великого народа. Исаак молился за бесплодную Ревеку двадцать лет, пока не родился сын обетования Иаков. *Израильтяне* ждали *430* лет, пока не исполнилось обещание Бога об освобождении евреев из Египта, где они были в рабстве. *Народ Божий* *сорок* лет ждал и ходил по пустыне, пока не увидел Обетованную Землю. Ветхозаветные верующие тысячи лет ожидали Мессию до Его прихода на землю в Личности Иисуса Христа. Евреи 1900 лет ожидали образования государства Израиль после рассеяния. И сегодня мы должны достойно ожидать Второе Пришествие Господа нашего Иисуса Христа, помня предупреждение Писания: «**Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас; если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может**» (2Тим.2:11-13). Этот мир — не наш постоянный дом, мы еще в пути на небо, и этот путь проходит через долину терпения. Мы должны готовиться ко встрече с Господом, ждать Его Пришествия с тем побеждающим терпением, которое желает от нас видеть грядущий во славе Царь.

Мы имеем образец терпения и милости нашего Господа при крестных страданиях. И сегодня Господь долготерпит нас и молчит, не наказывая, а милуя этот грешный мир. И сегодня Он терпит плевки в лицо от тех, кто игнорирует Его подвиг на Голгофе; и сегодня Он терпит удары по лицу от тех, кто не ставит Господа на первое место в своей жизни, а живет ценностями этого грешного мира, который распял Господа славы; и сегодня Он прощает нам наши действия по плоти, чтобы мы научились поступать по духу и приготовили себя к Царству Божьему. И сегодня Он молчит и лишь изредка с любовью наказывает нас и ожидает от нас нового образа жизни и принятия небесной системы ценностей, чтобы мы не были судимы с миром.

Никто из людей, включая самых отъявленных грешников и разбойников, не претерпел таких унижений и издевательств, какие понес наш Господь. Первосвященники (духовная власть), книжники (учительские силы) и Синедрион (проявление высшей справедливости Израиля) полностью отражали духовное состояние еврейского народа при Первом Пришествии Господа. Состояние подавляющего большинства народа было настолько ужасным, что они не только не свидетельствовали о живом Боге, но составляли загнивающее и разлагающееся общество. Господь претерпел над Собой самое унизительное поругание. Его любовь к людям проявилась в том, что Он не применял силу, не использовал Свои Божественные возможности для установления справедливости в данный момент и в данной битве с лукавым для того, чтобы выиграть все сражение за судьбы всех людей и дать им возможность духовного освобождения через веру в смерть и воскресение Сына Божьего за каждого человека. Христос терпел и молчал, чтобы дать проговорить действию любви на кресте Голгофы, дать проговорить действию Своей пролитой за нас Крови.

Менее чем через сорок лет наступит первый суд над еврейским народом, который избрал царя от нижних: войсками Тита в 70 году по Р.Х будет разрушен храм и Иерусалим, погибнет около миллиона людей в войне иудеев с римлянами, народ будет рассеян, будет постоянно преследоваться и истребляться до тех пор, пока Израиль не примет Христа в полном сокрушении сердца. Мы видим сегодня, как исполнились и исполняются слова Господа Иисуса Христа: «**Се, оставляется вам дом ваш пуст. Ибо сказываю вам: не увидите Меня отныне, доколе не воскликнете: благословен Грядый во имя Господне!**» (Мф.23:38,39).

 Господь Иисус Христос явил нам непревзойденные образцы любви, терпения и смирения при защите истины. В Своих страданиях Он полностью исполнил все Свое учение: Он любил врагов и молился за обижающих; Он не воздавал злом за зло, не мстил за Себя; «**Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих**» (Ис.53:7); «**Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах Его. Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному**» (1Пет.2:22,23).

Дорогие братья и сестры! Страдания нашего Господа показывают, что не всегда временное и кажущееся крахом в глазах людей поражение является поражением. Наш Господь явил это в страданиях страстной недели и на кресте Голгофы, когда видимое поражение обернулось величайшей победой над властью греха. Но для проявления победы требуется смирение и долготерпение. Казалось бы, что на свободе религиозные лидеры, а Христос в узах, но на самом деле в духовном мире — все наоборот. Истинная победа в глазах Бога совершается через перенесение зла, но не через нанесение ответного зла противнику. Никто никогда не будет победителем, если творит зло, поступает лицемерно, клеветой достигает каких-то временных целей и успехов, потому что Бог поругаем не бывает. Но мы, в конечном счете, будем победителями, если стоим за истину, если страдаем несправедливо, если побеждаем зло добром, если терпением побеждаем обижающих нас и не отвечаем их же методами, если растворяем ненависть своей любовью, которая все переносит ради Христа. Бог всегда будет побеждать за нас, если мы не будем действовать по плоти. Есть такие ситуации, когда Бог дает силу побеждать молчанием, терпением, не сражаясь по плоти, а сражаясь в духе.

 В последнее время, когда всюду нарастает грех и беззаконие, когда во многих охладевает любовь, особенно важно, чтобы были те последователи Христа, которые смогут все претерпеть и отстоять истину в любви, нося поругания за Христа. Для нас сегодня особенно актуален призыв Слова Божьего о том, что ради будущей победы в величайшем общем сражении за вечную жизнь необходимо достойно переносить временные неудачи, видимые поражения в локальных битвах, чтобы войти в небесный град: «**Итак, выйдем к Нему за стан, нося Его поругание; ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего**» (Евр.13:13,14).

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Действующая любовью*** ***вера проявляется в терпении и истине и побеждает при полном отсутствии проявления зла на обидчиков***. Для проявления такой веры необходимо, взирая на Господа Иисуса Христа и подражая Его терпению и страданию, поступать так, как поступал Господь, а именно:

1. Не отвечать злом на зло, не защищать себя по плоти, но в молчании и терпении предавать все в руки Божьи.

2. Достойно переносить страдания и поругания за Божье дело, глядя не на временное поражение в проходящей битве со злом, а на будущую великую победу в общем великом Божьем сражении за любовь и истину; уметь проигрывать мелкие битвы по плоти, чтобы выиграть общее сражение по духу.

3. Уметь активно ждать и терпеть, твердо сохраняя веру во всемогущего и совершенного Бога, Который не бывает поругаем и всегда даст победу для любящих Его истины и для верных Его Слову.

Итак, по примеру Христа ***побеждай зло и несправедливости любовью и истиной, проявляя упование на Бога в долготерпении и самообладании***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, живет благодарностью и готовностью исполнить Божий замысел**

Лк.1:46-55: «46 **И сказала Мария: величит душа Моя Господа,** 47 **и возрадовался дух Мой о Боге, Спасителе Моем,** 48 **что призрел Он на смирение Рабы Своей, ибо отныне будут ублажать Меня все роды;** 49 **что сотворил Мне величие Сильный, и свято имя Его;** 50 **и милость Его в роды родов к боящимся Его;** 51 **явил силу мышцы Своей; рассеял надменных помышлениями сердца их;** 52 **низложил сильных с престолов, и вознес смиренных;** 53 **алчущих исполнил благ, и богатящихся отпустил ни с чем;** 54 **воспринял Израиля, отрока Своего, воспомянув милость,** 55 **как говорил отцам нашим, к Аврааму и семени его до века**».

 Прочитанная нами молитва благодарения и прославления Господа Марией называется в христианском мире «Магнификат Марии» (первое слово прославляющей песни в латинском переводе), или Магнификат: «Величит душа моя Господа». Здесь проявляется важная истина о том, что искренняя благодарность Богу — это прекраснейшая и небесная часть души человека. В вечности не будет ропота, не будет горя и слез, там мы будем воспевать сердцем песнь благодарности Господу. Свою песнь хвалы Господу Мария вознесла при посещении сестры Елисаветы (матери Иоанна Крестителя), которая подтвердила ожидание Марией обещанного ей Ангелом Гавриилом рождения Спасителя. Елисавета, исполнившись Духа Святого, сказала: «**И откуда это мне, что пришла Матерь Господа моего ко мне?**» (Лк.1:43). В словах сестры нет ни малейшей зависти, нет огорчения от того, что младшая сестра, а не она, удостоена такой чести. У нее есть только искренняя радость за Марию. Мы видим, как блаженная верующая жена умеет искренне радоваться за другую блаженную жену, что свидетельствует о чистоте их сердец.

Если внимательно прочитать песнь хвалы Марии Господу, то становится ясным, что она настолько глубоко знала Слово Божье, настолько питалась и жила этим Словом и Божьими обетованиями, насколько это вообще возможно человеку. Вся молитва Марии строится на Писании и Божьих обетованиях. Можно сказать, что Слово Божье пронизывало ее сердце, она была буквально пропитана и жила примерами истинной веры, проявленными, например, в молитве Анны о Самуиле (1Цар.1:11; 1Цар.2:1-10), жила упованием на Господа и Его обетованиями в законе, псалмах и пророках Ветхого Завета (Быт.17:9; Быт.22:18; Иов.5:11; Авв.3:18; Пс.102:17; Пс.32:10; Пс.76:15; Ис.41:8; Ис.52:10; Ис.61:10; Ис.66:2 и др.). Мария выражает благоговение и трепет перед Богом словами ветхозаветных священных гимнов. В этом хвалебном гимне Марии содержатся все основные обетования Священного Писания о Мессии, Которого она жаждала увидеть всем сердцем, и не только увидеть, но и родить Спасителя чудесным образом. Как это прекрасно, когда твой дух, душа и разум пропитаны животворным Словом Божьим, и дух Писания является путеводителем и молитвы, и всей жизни! Как прекрасно, когда мы постоянно размышляем о Господе и понимаем, что мы являемся в Нем частью древнего, а также стали в Нем частью вечного и непостижимого! Как прекрасно, когда мы все «**открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа**» (2Кор.3:18)!

 Сколько духовного золота и любви к Спасителю содержится для нас в этой молитве хвалы Господу! Здесь Мария являет веру, сияющую *благодарностью и хвалой* Христу. Когда человек встречается со Христом и Его величием, то Дух Божий дает увидеть себя со стороны очами Божьими, что приводит к умалению гордого «я» и к смирению пред Божьей славой. Мария, узнав о Спасителе во чреве своем, исполняется Духом Святым и произносит свой гимн, который, по словам служителя Божьего Стэнли Джоунса, является «*самым действенным документом в мире*». Это — документ веры, действующей любовью через благодарность и прославление Бога. Ни слова о себе, ни слова о своих заслугах, ни слова о страданиях и бедности, но во всем — только одна благодарность и слава Господу. Перенесемся на некоторое время в те славные времена и возьмем для себя духовные уроки из хвалебного гимна Марии.

«46 **И сказала Мария: величит душа Моя Господа,** 47 **и возрадовался дух Мой о Боге, Спасителе Моем**». Духовное величие человека состоит в том, что его душа величит Господа, а не себя, что дух его радуется не о себе, не о материальных приобретениях, а о Боге. «*Если хочешь прославиться, презирай славу, и будешь славнее всех*», — учил Иоанн Златоуст. Чтобы возвеличивать Господа, важно устремиться на то, что славит Господа через незамеченных нас, а не на то, где мы пытаемся заслонить собой Христа, совершая даже добрые дела. Состояние, когда душа верующего величит Господа, является лучшим его состоянием, потому что сосредоточение всех мыслей, ценностей, переживаний, устремлений находятся в источнике совершенства — в Господе. И если это так, то тогда на второй план отступают трудности, материальные проблемы, заботы века сего, обиды и боли, и ты живешь небесным, ты ловишь мгновения вечности уже здесь, на земле. Почему так мало радости сегодня среди христиан? Потому что они обременены земным, обременены заботами века сего, которые заслоняют Господа, заслоняют небо и вечность, без чего не бывает истинной радости. Мария живет небесным, она ожидает Спасителя, она все мгновения жизни подчиняет этому великому событию, которое должно совершиться в будущем. Бог не случайно избрал Марию на уникальное и величайшее служение, которое может только совершить дева. Мария помнит слова Ангела «**и Царству Его не будет конца**» (Лк.1:33) и торжествует от величия случившегося. Мария не только смиряется под волю Божью, говоря Ангелу Божью: «**Се, раба Господня; да будет мне по слову твоему**» (Лк.1:38); она не только радуется этой чудесной вести, но она живет Божьим, ее душа переполнена ожиданием великого и непостижимого, выраженного в словах «**Величит душа Моя Господа,** 47 **и возрадовался дух Мой о Боге, Спасителе Моем**».

*Первый урок для нас — надо строить всю свою жизнь и систему ценностей и устремлений на Божьем Слове, чтобы жить не земным, а небесным, чтобы центр тяжести нашего сердца был в Господе, а не в земных заботах* и устремлениях, чтобы наша душа величала Господа. Если у тебя сегодня нет радости, нет победоносной жизни, нет плодов, нет жажды духовной жизни, то для возвращения к радости веры поставь в центр жизни Господа, живи Им, живи Его Пришествием, служением Ему и благодарностью Ему за все. Разве не обещает нам Господь, что воскресит всех верующих в свое время и заберет к Себе на небеса? Разве это не стоит того, чтобы такой славной вечности посвятить временную земную жизнь и жить этим ожиданием? Душа тогда величит Господа, когда есть вера, что Бог никогда не разочаровывает; что Его действия всегда совершенны, даже если нам бывает больно; что только Он знает намерения о нас, «**намерение во благо, а не на зло, чтобы дать вам будущность и надежду**» (Иер.29:11). Мы не всегда имеем твердую веру, потому и боимся всего: болезней, кризисов, трудностей, болей, людской молвы, боимся быть ниже других в обществе, боимся, что Бог не ответит на молитвы, боимся неизвестности, как будто мы оставлены и живем без Творца и любящего Вседержителя всей Вселенной, как будто мы — не Его дети. На самом деле бояться надо только одного: потерять единство с Богом и доверие Его Слову. Бояться надо противления воле Божьей и Его планам. Во всех остальных случаях совершенный Господь лучше нас знает, как сделать Своих детей счастливыми и утешает нас словами любви: «**Есть ли между вами такой человек, который, когда сын его попросит у него хлеба, подал бы ему камень? и когда попросит рыбы, подал бы ему змею? Итак если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него**» (Мф.7:9-11). Никто не сможет отнять радость у человека, живущего Господом, если он сам не променяет ее на мирские ценности. Мария имела такое доверие Богу и жила Господом каждое мгновение. Ее сердце и разум были пропитаны Божьим Словом и Его обетованиями, любовью к Богу и к Его совершенной воле. И поэтому Бог избрал ее на великую миссию и дал ей радость, которую никто не смог отнять, несмотря на все предстоящие трудности.

 «47 **И возрадовался дух Мой о Боге, Спасителе Моем**». Здесь содержится важная мысль для нас и для всех людей: Мария говорит о Боге как о своем Спасителе, в Котором она нуждалась так же, как и любой человек на земле. Эти слова о Боге, Спасителе можно отнести к Мессии. Не Мария является спасительницей людей, а предвечный Сын Божий, Который получил чудесным образом Боговоплощение через нее. Божья любовь ответила на самую великую нужду людей: мир нуждался в Спасителе, и Бог послал нам Его. Даже мать нашего Господа нуждалась в Спасителе и без Него не мыслила настоящего и будущего. И радость о Спасителе превосходила даже ту радость, что Мария имела исключительную честь — быть матерью Спасителя по плоти. Чем большей чести удостоилась Мария от Бога, тем большую честь она воздает Ему и тем большую роль отводит Ему. Справедливо заметил один служитель Божий: «*Богу не представляет никакой трудности найти человека для исполнения воли Божьей, чтобы прославить Его имя, но для Него непросто найти человека, который бы исполнил волю Божью и не присвоил бы это себе*». В истинной христианской жизни важно уяснить, что Сам Господь дороже для нас, чем все те блага, которые мы имеем от Него; что только по Его милости, по Его благодати, а не по нашим заслугам мы спасены через дар веры. И здесь *второй урок для нас* — подобно Марии, которая радуется о Самом Спасителе больше, чем о том, что она родит Спасителя, *мы должны радоваться больше тому, что Бог сделал и делает для нас, чем тому, что мы можем сделать для Него своими силами, потому что без Него мы не можем делать ничего, что будет иметь значение в вечности.* «**Так говорит Господь: да не хвалится мудрый мудростью своею, да не хвалится сильный силою своею, да не хвалится богатый богатством своим. Но хвалящийся хвались тем, что разумеет и знает Меня, что Я — Господь, творящий милость, суд и правду на земле; ибо только это благоугодно Мне, говорит Господь**», — сказано в Книге пророка Иеремии (Иер.9:23,24). Человеку, даже верующему, порой трудно признать себя рабом и исполнить Слово Божье: «**Так и вы, когда исполните все повеленное вам, говорите: мы рабы ничего не стоящие, потому что сделали, что должны были сделать**» (Лк.17:10).Поэтому мы должны любить Бога в себе больше, чем себя в Боге*.* Мария радуется в духе, потому что Христос является для нее Богом и Спасителем.

«48 **Что призрел Он на смирение Рабы Своей, ибо отныне будут ублажать Меня все роды**». Здесь в греческом оригинале сказано буквально следующее: «*Потому что Он обратил внимание на унижение рабыни Его, и с этого момента меня будут называть блаженной все поколения*». Слово «смирение» в контексте имеет смысл не столько добродетели Марии (на которую бы она, конечно же, не стала бы указывать сама), сколько низкого, *бедного*, уничиженного положения. Мария называет себя рабою Бога, показывая этим, что она (как и ее муж, Иосиф), будучи из царского рода Давида, занимала в народе Израиля очень незаметное положение и была очень бедной. Их семья была настолько бедной, что во время родов не было возможности снять гостиницу, и Господь родился в яслях. Мария радуется, что Бог избрал ее для великой чести, несмотря на бедность, безвестность, низкий статус в глазах общества. На примере Марии были еще раз подтверждены важные истины Писания, что «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5); что «**Смиренных возвышает Господь, а нечестивых унижает до земли**» (Пс.146:6). Христос пришел на землю, чтобы спасти всех и умереть за всех. Поэтому перед Богом все люди имеют равную возможность верить или не верить, войти в Царство Божье или отвергнуть его, стать богатыми в Боге или же остаться ни с чем после суда Божьего. Жизнь Марии еще раз подтвердила, что для благоговеющих пред именем Господа взойдет солнце правды (Мал.4:2). Мария подчеркивает, что не от нее исходят благословения, но ее будут называть благословенной все поколения, потому что Господь снизошел к ней (призрел) и дал ей великую честь. Мария все время ставит на первое место Бога и нигде даже не намекает на свои заслуги: «49 **Что сотворил Мне величие Сильный, и свято имя Его**». Бог Своим могуществом и силой сотворил славу через Марию как через угодный Ему сосуд. Бог желает творить Свою славу через Своих детей, важно только, чтобы Его дети были угодными сосудами для совершения этой славы. И эта готовность принять волю Божью связана не только с радостью, но и с готовностью нести страдания за дело Божье. Мария однажды услышит, и она все время будет носить в своем сердце слово пророка Симеона при благословении Младенца Христа в храме: «**И благословил их Симеон и сказал Марии, Матери Его: се, лежит Сей на падение и на восстание многих в Израиле и в предмет пререканий, — и Тебе Самой оружие пройдет душу, — да откроются помышления многих сердец**» (Лк.2:34,35). Она знает, что материнскому сердцу придется пережить многое, потому что на такое служение избрал ее Господь и нашел ее верной. Это все будет позже, а сейчас — в сердце Марии трепет и безграничная радость. Божья милость безгранична, Он желает разделить с нами Свою славу, Он хочет обильно благословить боящихся Его и благоговеющих пред именем Его, но верующие не всегда готовы к этому, и потому мы лишаемся одного чуда за другим. Выдающийся евангелист Д. Муди говорил: «*Вы даже представить себе не можете, что может совершить Господь через одного, полностью преданного Ему человека. И я хочу быть таким человеком*». Мария желала быть угодной в очах Божьих, и Бог совершил через нее величайшее чудо. Желаем ли мы быть такими преданными и благоговеющими перед Богом людьми, через которых будет являться слава Господа? Чудеса, которые являл Господь через героев веры (Енох, Ной, Авраам, Иосиф, Иов, Моисей, Даниил, Апостолы и др.), были связаны не с их силой, а с их абсолютным доверием Богу, с чистотой сердца и верностью Ему. И здесь еще *третий урок для нас — для проявления через нас славы Божьей, необходимо быть благоговеющим пред именем Его, быть полностью преданным Господу и полностью доверяться Его Слову*. Любящие Бога и полностью доверяющие свои судьбы в Его руки, могут ожидать не только милости от Него, но и многих чудес в жизни, которые славят Всесильного.

 Мария в гимне хвалы радуется не только о себе, но и *торжествует за других*, радуется за подтверждение и исполнение Божьих обетований, радуется за Божий народ Израиля и за будущие духовные богатства и блага. «50 **И милость Его в роды родов к боящимся Его;** 51 **явил силу мышцы Своей; рассеял надменных помышлениями сердца их;** 52 **низложил сильных с престолов, и вознес смиренных;** 53 **алчущих исполнил благ, и богатящихся отпустил ни с чем;** 54 **воспринял Израиля, отрока Своего, воспомянув милость,** 55 **как говорил отцам нашим, к Аврааму и семени его до века**».

 Мария торжествует, потому что она знает, что родит Сына не себе, не Иосифу, а всему миру, родит для каждого человека, в том числе и для тебя, и для меня. В этом ее величие. Через нее совершилась небесная тайна: Божественная природа соединилась с человеческой. В этом чуде и необыкновенной простоте была явлена особая любовь Бога к людям. Бог показал, что мы — не одиноки, что Он заботится о нас, что Он знает, как сделать нас счастливыми, что у Него нет ни одного потерянного, кроме тех, кто по своему упорству не пожелает принять дар спасения и стать дитем Божьим. Всемогущий и всеведущий Бог, Тот, Кто держит в Своей руке всю Вселенную, никогда не совершал бы таких шагов по отношению к человеку, если бы не имел цели возвысить человека. Иоанн Златоуст пишет: «*Природа, от которой херувимы оберегали рай, соединилась сегодня с Богом. Слыша это, оставь уныние. Выше всякой надежды и ожидания то, что Бог стал Человеком. Если это совершилось, то и все последует затем с разумной последовательностью. Он не унизил бы Себя так безрассудно и так напрасно, если бы не имел цели возвысить нас. Он родился по плоти, чтобы тебя возродить по духу; родился от жены, чтобы ты перестал быть сыном женщины; попустил, что отец Его стал рабом, чтобы тебе, рабу, сделать Отцом Владыку*».

 Бог усмотрел в Своих планах по откровению Себя людям наше обогащение Своим величайшим снисхождением и уничижением. Он пришел сначала как раб, чтобы послужить нам и отдать Свою жизнь за нас, а потом придет во славе, чтобы прославить любящих Его и дать им вечную жизнь блаженного единения с Собой. И верные Ему не только увидят Его, но и будут с Ним вечно, получат блаженство от Отца Небесного, потому что Отец нелицеприятен и любит всех детей совершенной любовью. Эта любовь была явлена в Сыне Божьем, явлена в простоте Младенца, явлена в чудесном зачатии Сына Человеческого от Духа Святого. Эта любовь касается каждого, она касается и тебя. Может быть, нам сегодня трудно идти узким путем, иногда трудно переносить скорби, несправедливости, болезни и страдания. Но все это несравнимо с тем, что откроется в вечности. «**Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы — дети Божии. А если дети, то и наследники, наследники Божии, сонаследники же Христу, если только с Ним страдаем, чтобы с Ним и прославиться. Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас**», — пишет Апостол Павел (Рим.8:16-18). Ради этого стоит жить, этому стоит служить, этому следует радоваться радостью неизреченной.

 Слово Божье исполнится непременно. Этому радуется Мария, утверждаясь и укрепляясь в непреложности исполняющихся Божьих обетований. Бог исполнит Свою волю, Он найдет верные Ему сосуды, Он никогда не будет посрамлен, Его истины всегда восторжествуют. Мария видит верность Господа к Своему народу, несмотря на неверность Израиля: «54 в**оспринял Израиля, отрока Своего, воспомянув милость,** 55 **как говорил отцам нашим, к Аврааму и семени его до века**». Бог ***помог*** Израилю («**воспринял Израиля**»). Он видит немощное состояние народа. Он взял за руку и помог тем, кто упал и был не в состоянии подняться и помочь себе. Бог этим еще раз напомнил, что Он не забывает Свои обетования, данные тысячи лет назад. Он напомнил не только Израилю, но и всем людям, что в семени Авраама благословятся все народы земли. Он напомнил то, о чем Апостол Павел скажет: «**Если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может**» (2Тим.2:13).

 Как духовный человек Божий Мария прекрасно понимает, что избранием простой девушки, не занимающей почетного места в Израильском обществе, Бог показал, что Он не нуждается в человеческой славе и превозношении, не нуждается в человеческой власти для исполнения Своих планов, но нуждается в искренних, любящих Его и верных Ему простых людях, готовых с радостью исполнить Его волю. Бог показал высоту небесных ценностей и явил важную истину: «**Что высоко у людей, то мерзость перед Богом**» (Лк.16:15). Божьи почести расположены не так, как человеческие: человеческие расположены сверху вниз, а Божьи — снизу вверх. Если хочешь быть высоким в глазах Бога — смирись и служи Ему и людям. Господь позже прямо скажет об этом Своим ученикам: «**Иисус же, подозвав их, сказал: вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом**» (Мф.20:25-27). Избрание простой девушки Марии на величайшую миссию подтвердило то, что Бог смотрит не на положение перед людьми, а на сердце перед Богом: «50 **И милость Его в роды родов к боящимся Его;** 51 **явил силу мышцы Своей; рассеял надменных помышлениями сердца их;** 52 **низложил сильных с престолов, и вознес смиренных;** 53 **алчущих исполнил благ, и богатящихся отпустил ни с чем**». Бог рассеял надменных, низложил сильных с престола и вознес смиренных, когда показал через свет Своих истин ничтожность духовного состояния первосвященников и старейшин; когда явил лживость книжников и фарисеев, лицемерие законников и религиозных лидеров; когда избрал для распространения Евангелия в мире не старейшин и гордых фарисеев, а простых рыбаков и смирившегося Апостола Павла; когда облек духовной силой Церковь Свою и сказал, что «**врата ада не одолеют ее**» (Мф.16:18). И Сам Бог явился людям простым Божественным Младенцем и жил вместе с людьми, неся все тяготы земной жизни, будучи полностью Богом и полностью Человеком.

И здесь для нас важный *четвертый урок* — сила мира сего есть бессилие перед Богом, «**мудрость мира сего есть безумие перед Богом**» (1Кор.3:19); высота мира сего есть падение перед Богом; и только боящиеся Господа, только те, кто искренне любит Его и жаждет служить Ему всем сердцем, будут полны благословениями*.*  Поэтому *в своей жизни нам надо спешить служить Богу всем сердцем, отбросив ценности этого мира, чтобы иметь милость от Него из поколения в поколение*.

Мы все равны перед благодатью Божьей, мы все имеем равные возможности прославлять Господа в разных обстоятельствах, мы все имеем чудесную возможность сегодня и всегда жить небесными ценностями, а не почестями этого мира. На короткое время мир можно обмануть, мир может обмануть нас, но нельзя обмануть Господа, Который видит сердце. Господь, Который верен Своему Слову и не может изменить Своей природе, никогда не подведет. Взирая на пример Марии, мы должны подражать ей в полном доверии Богу, в истине, в благоговении, в любви и в благодарности Господу за все. Только благодарное и любящее сердце может иметь в своем хранилище любовь к Тому, Кто дает все блага. Сердце Марии было чистым и представляло собой вместилище любви и благодати Божьей, которую обильно излил на нее Господь, чтобы прославиться через нее. Сколько наше сердце вмещает любви и истины, настолько Господь может прославиться через нас. Каждый христианин создан для славы Божьей, и этот Божий замысел для каждого совершится для чистых сердцем. Мы сегодня имеем все основания для радости, которые имела Мария. Мария — уникальна, но и каждый христианин — тоже уникален. Мария родила Младенца, зачав от Духа Святого, и каждый христианин имеет Божественную природу, потому что рожден от Духа Божьего, потому что в каждом верующем сердце рожден Христос и в каждом должен отразиться образ Христа. Мария имела свою великую миссию на земле для вечности, и каждый христианин имеет свое предназначение от Бога, которое он должен исполнить и может исполнить, если будет пропитан Словом Божьим и Божьей системой ценностей. Мария имеет Спасителя, и каждый христианин имеет Того же Спасителя и Того же Отца Небесного, Который любит нас и творит в нас нового человека. Бог желает постоянно прославляться через нас в малом, чтобы сделать в нас великое для вечности.

Мария в своей молитве возносит хвалу Богу и искренне благодарит Его от всего сердца, потому что благодарность приближает к Богу, делает любовь к Нему теплее и действеннее. Мария радуется и передает через века радость всем верующим. Пришедший через нее в наш мир Эманнуил говорит голосом небесной любви каждому из нас: «Я люблю вас и Я с вами во все дни до скончания века, чтобы вы стали подобны Мне». Он открыл двери неба Своим рождением и оставил их открытыми для всех любящих Его до Его Пришествия во славе. Он желает, чтобы в наших сердцах отразилось Его совершенство. Ради этого Бог сделался Человеком; ради этого небеса открылись и поместили самое драгоценное во чреве благоговеющей пред Богом девушки, которая вознесла вечный гимн хваления Богу от всех людей, являя пример любви, веры, истины, чистоты и благодарности. Через это Бог явил пример для всех нас, чтобы мы стремились быть угодными Его сосудами для постоянного явления Божьей славы в своем предназначении.

Итак, отметим в ***заключение***:

***Быть угодным для великих Божьих замыслов сосудом может только любящее и благодарное сердце, пропитанное истинами Слова Божьего***. Таким благословенным сосудом была Мария. Взирая на пример Марии, мы преображаемся в образ Христа, если будем:

1. Строить всю свою жизнь на Божьем Слове*,* чтобы наша душа величала Господа, жила и питалась небесными ценностями, а не земными, чтобы Слово Божье обильно вселялась в нас.

2. Радоваться больше тому, что Бог сделал и делает для нас, чем тому, что мы можем сделать для Него, ценить Самого Бога больше того, что мы получаем от Него.

3. В благоговении и трепете ходить пред Богом и быть преданным Ему и Его Слову во всех обстоятельствах, чтобы Он мог в любой момент проявить через нас Свою славу.

4. Жаждать служить Богу всем сердцем, отбросив ценности этого мира, чтобы иметь милость от Него из поколения в поколение.

Итак, ***всегда благодари Господа в смирении, благоговении и трепете, потому что Он в любви и истине постоянно созидает из тебя сосуд, пригодный для вечной славы****.* Аминь!

**Вера, действующая любовью, живет небесными ценностями и не смешивает их с земными**

Лк.5:36-39: «36 **При сем сказал им притчу: никто не приставляет заплаты к ветхой одежде, отодрав от новой одежды; а иначе и новую раздерет, и к старой не подойдет заплата от новой.** 37 **И никто не вливает молодого вина в мехи ветхие; а иначе молодое вино прорвет мехи, и само вытечет, и мехи пропадут;** 38 **но молодое вино должно вливать в мехи новые; тогда сбережется и то и другое.** 39 **И никто, пив старое вино, не захочет тотчас молодого, ибо говорит: старое лучше**».

 Все новое и совершенное всегда дается с великим усилием и сопротивлением со стороны старого. Людям труднее всего изменять себя, изменять условия жизни, традиции, религиозные привычки отцов и дедов. Для человеческой природы естественнее жить всем старым. Плоть всегда сопротивляется всему совершенному и всему, что требует усилий. Верно заметил древний римский писатель Плиний Старший (24-79), что «*человеческая природа скупа на новизну*». Но совершенная и добрая новизна нужна человеку более всего, потому что она изменяет его сердце, она приближает к источнику совершенства — к Богу, и даже небольшое новое вдохновляет значительнее, чем грандиозное старое.

Наш Господь говорит прочитанную нами притчу книжникам и фарисеям, подчеркивая то, что Бог всегда ревновал о настоящих, а не о формальных последователях. Он ищет истинных исполнителей Божьего закона, а не тех, кто искажает Слово Божье, нарушает дух Писания и заменяет его обрядами и человеческими традициями, выхолащивая сущность Божьей веры. Господь учит, что нельзя смешивать законничество и истинный дух Божьего закона, нельзя смешивать человеческие традиции и Божьи установления, фарисейские правила, вытесняющие или отменяющие истину, и вечные глаголы Божьего Слова. «**Никто не приставляет заплаты к ветхой одежде, отодрав от новой одежды; а иначе и новую раздерет, и к старой не подойдет заплата от новой.** 37 **И никто не вливает молодого вина в мехи ветхие; а иначе молодое вино прорвет мехи, и само вытечет, и мехи пропадут**». В этой притче ветхая одежда и старые мехи символизируют старую систему, отражают сложившиеся на протяжении веков и тысячелетий религиозные традиции и обряды, символизируют внешние формы веры без жизни в духе, формальное следование за Богом без изменения сердца, как это было у фарисеев. При этом подчеркивается опасность самоправедности и достаточности этих внешних форм и естественное нежелание формально верующих людей оставить старое ради нового.

Притча была понятна людям. Попытка смешать старые традиции и формальную религию с живой верой напоминала использование лоскута новой, неотбеленной, ткани для того, чтобы зашить старую одежду. Но при стирке она сядет и оторвется от старой ткани, и дырка в одежде будет еще хуже.

Смешение старого и нового Господь сравнивает также с молодым вином, влитым в старые мехи. Молодое вино, которое символизирует новую жизнь, символизирует изменение к лучшему, и напористость на этом пути окажет при брожении давление на стенки старой кожи и разрушит их, потому что кожа стала грубой и не может растягиваться. При этом разрушение коснется и старых мехов (они порвутся), и нового вина (оно разольется). Истинная свобода в духе и жизнь обновления по Духу Божьему разрушит мехи обрядности и традиций, потому что они не способны воспринимать здоровую новизну, потому что они потеряли свою эластичность и стали в своей формальности неспособными на истинное совершенство. Промежуточное состояние, когда закон утрачивает свою сдерживающую силу из-за неверного понимания благодати и принимается как вседозволенность, а благодать утрачивает свою красоту и свою преображающую силу из-за смешивания с ветхими привычками, с несовершенными человеческими установлениями и традициями, является самым опасным состоянием. Такая смесь не даст ничего доброго, она не принесет доброго плода веры, а принесет разочарование и урон. В истинной вере все должно быть совершенным: и мехи и вино, и форма и содержание, и внешнее и внутреннее.

При этом надо соизмерять возможности последователей Христа с их силой и не требовать мгновенного результата, чтобы не разлилось вино и не разорвались мехи. Учителя на примере Господа должны увидеть принципы любви к ученикам Христа и защищать их в новом усердии. Неразумное усердие и завышенные требования даже в добром могут привести к напряжению и к урону, могут привести к формальной самоправедности без изменения сердца. Поэтому Господь защищает Своих учеников от книжников и фарисеев, обвинявших их в том, что они, якобы, не так постятся, не так молятся, что они не там радуются и т.д. Иоанн Златоуст, толкуя эту притчу, подчеркивает этот момент: «*Говоря о настоящем, Христос вместе предвещает и будущее, — именно то, что ученики Его впоследствии времени обновятся. Но доколе этого не будет, дотоле не должно возлагать на них никаких строгих и тяжких заповедей. Кто прежде надлежащего времени, говорит Христос, предлагает людям высокое учение, тот и в свое время уже не найдет их способными следовать ему, навсегда сделав их бесполезными. Это зависит не от вина и не от мехов, в которые оно вливается, но от неблаговременной поспешности вливающих*».

Господь желает, чтобы Его последователи имели истинную, а не формальную веру, чтобы они направляли усилия на изменения сердца, а не на внешние формы. Наш Спаситель хочет от нас, чтобы мы смотрели не на людей, а на Него, чтобы мы не разочаровывались во Христе, видя формальную веру у некоторых христиан. В церкви можно встретить все. Как сказал один служитель Божий: «*Нет ничего такого в мире, чего бы не было в церкви*». Никогда не надо разочаровываться в совершенном Боге, видя несовершенство людей. В христианстве можно встретить все, но не все является истинным христианством. Есть истинная вера и есть формальная вера; есть молитва от сердца и формальная молитва; есть пост в духе и показная религиозность и унылость; есть верность и есть предательство; есть истинное крещение ефиоплянина и формальный обряд Симона-волхва; есть Петры и Иоанны, а есть Иуды, Медники и Диотрефы. Важно, чтобы каждый из нас стал на правильные Божьи позиции. Господь выступает против религиозного формализма и против того, чтобы соблюдению мелочей придавалось первостепенное значение.

Если от учителей требуется любовь и терпение, то от учеников требуются усердие и качественные изменения сердца. Даже молитвы, посты, пение гимнов и труд могут стать лишенными жизни, если в них первое место не отдается Богу, Который Один только и способен изменить наши сердца. У истинного христианина все должно быть настоящим: настоящая живая вера, настоящая любовь к Богу и к людям, настоящая ненависть ко греху, настоящая жажда совершенства, настоящая молитва, настоящая верность и братолюбие. Иисус пришел на землю не для улучшения старой и лицемерной человеческой системы, но чтобы отвергнуть ее и заменить ее живой Божьей верой. Только новая жизнь, данная Богом человеку при рождении свыше в момент покаяния и истинного обращения к Нему, может быть наполнена истинной праведностью и истинным благочестием. И это требует от христиан огромного труда в следовании за Господом.

 Принципы этой притчи касаются каждого из нас. Господь желает сделать из нас новое творение для Царства Божьего. И эти роды нового в человеке проходят часто очень болезненно. «*Нововведения подобны новорожденным: на первых порах они необычайно нехороши собой*», — писал английский мыслитель Френсис Бэкон (1561-1626). Но без коренного изменения сердца и системы ценностей мы не можем стать истинными детьми Божьими. А это достигается упованием на Бога, доверием Его Слову, постоянным исполнением Духом Святым, а также и усилием со стороны человека. Нам надо опасаться того, чтобы вливать молодое вино в старые мехи и пришивать новую заплату к старой одежде. Когда это происходит? Это происходит тогда, когда мы, придя к Господу, продолжаем греховную жизнь; когда вместо прилепления к церкви, к новым друзьям, к братьям и сестрам мы еще держимся греховных сообществ и считаем это нормой; когда вместо служения Богу и отдачи Ему во всем первенства мы служим себе, ищем своего, а не Божьего, ищем выгоды и своей славы, а не того, как жертвенно послужить ближним. Мы вливаем новое вино в старые мехи, когда, будучи христианами, ведем себя так же, как и до принятия Христа: ленимся, грешим, осуждаем, завидуем, обговариваем ближних, гордимся, ищем человеческой славы, избегаем трудностей и страданий за счет пренебрежения истинами Божьего Слова, проявляем непослушание мужьям и родителям, служителям и Богу. Сколько порвано мехов праведности, разорвано одежд благочестия и разлито вина возможностей из-за небрежения Божьими истинами!

 Слово Божье призывает каждого из нас к решительному и бесповоротному изменению во всем: «**Итак, умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение, за которые гнев Божий грядет на сынов противления, в которых и вы некогда обращались, когда жили между ними. А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого человека с делами его и облекшись в нового, который обновляется в познании по образу Создавшего его**» (Кол.3:5-10).

Отложить надо все греховное, а не только видимую для других людей часть несовершенной жизни. Дорогие братья и сестры! Бойтесь формального христианства, оно ведет к медленной духовной смерти и по своей сути не является христианством. Христиане, которые получают полное удовлетворение от мирских ценностей и не могут радоваться маленьким Божьим победам в духе, находятся в опасном состоянии и должны изменить свое отношение к жизни, пока еще есть время. Нет ничего более оскорбительного для Бога, чем использование имени христианина для прикрытия своих интересов, чем использование данных Богом возможностей для возвеличивания себя в глазах людей*.* Плоть очень коварна и может выдавать себя за духовность. *Один проповедник читал проповедь о суде Божьем и о святости. Он все говорил правильно, но манера его проповеди была направлена на то, чтобы угодить не Богу, а слушателям, чтобы привлечь их внимание и понравится им. К концу своей проповеди он рассказал такую шутку, что весь зал рассмеялся, рассмеялся и он сам. Этим проповедник показал формальность в служении, самоуверенность, небрежное обращение со Словом Божьим и упование на свои способности. И все проповедуемое им учение о святости тут же было перечеркнуто такой шуткой. Он хотел смешать молодое вино и старые меха, он хотел угодить человекам, а не Богу; показать себя, а не силу Божьего Слова*. Как не похоже такое состояние на духовность Апостола Павла, который говорил: «**Но усмиряю и порабощаю тело мое, дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным**» (1Кор.9:27). Настоящими нас видит только Бог, Которого обмануть никак нельзя.

Смешение Божьего, нового с мирским, старым не так безобидно, как нам часто думается. Поэтому Господь говорит, что смешение приводит к урону, к повреждению и старого, и нового: «**…а иначе и новую раздерет, и к старой не подойдет заплата от новой… а иначе молодое вино прорвет мехи, и само вытечет, и мехи пропадут**, **но молодое вино должно вливать в мехи новые; тогда сбережется и то и другое**». Капля грязи сделает мутной всю чистую воду; маленькое количество яда отравит всю чистую пищу; маленькие мирские ценности будут уводить от великих преобразований нашего сердца в Господе. Вера Божья не терпит нейтралитета: человек может либо полностью принадлежать Богу или принадлежать миру. Никто не может быть дитем двух отцов, никто не может прожить честно по взаимоисключающим законам. Если человек полюбил Господа и принял Христа всем сердцем, то он будет говорить всему тому, что не славит Господа: «Нет!». Многие спросят: «Разве нет ничего доброго в мире, разве нет ничего старого и вечного?». Есть, но это старое и вечное будет славить Бога, оно связано с вечными Божественными ценностями, оно исходит от Творца, хотя люди часто пользуются этим, присваивают это себе, не воздавая Богу должной славы. «**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены**», — говорит нам Божье Слово (Иак.1:17). Только у совершенного Бога нет перемены, потому что к абсолютному совершенству нечего добавить, а несовершенный человек должен коренным образом изменить свою систему ценностей, принять духом, разумом и всей душой вечные Божьи законы и не цепляться за старое прошлое. Если этот мир не славит моего Господа и Спасителя Иисуса Христа, Который за меня отдал Свою жизнь, то я должен уйти от ценностей мира, они мне не нужны, они будут разрушать мою жизнь и не дадут построить новые отношения любви с любящим Спасителем. Человек, который желает сидеть на двух стульях, — упадет. Тот, кто желает служить одновременно и Богу, и деньгам, желает быть смиренным и послушным Богу и в то же время ищет славы от людей, а не от Бога — не может следовать за Ним. Тот, кто вливает молодое и новое вино Божьей жизни в старые меха мирских ценностей, — обязательно потерпит урон, потому что ценности Бога и ценности этого мира полностью противоположны. Тот, кто идет вперед, но постоянно оглядывается назад и живет прежней жизнью, — не будет иметь успеха, потому что Сам Господь сказал: «**Никто, возложивший руку свою на плуг и озирающийся назад, не благонадежен для Царствия Божия**» (Лк.9:62).

*Я недавно наблюдал в сбербанке такую картину. После обеденного перерыва люди занимали места в очереди в разные кассы. Одна беспокойная женщина бегала от одной кассы к другой, думая, что выиграет и будет первой. В результате она оказалась последней, да еще и со всеми разругалась. Если мы начнем бегать от одного окна ценностей к другому, чтобы получить временную выгоду, да еще за счет других людей, мы потерпим урон*.

Дорогие братья и сестры, которые решили идти за Господом давно, и кто решил делать это сегодня, не бегайте с узкого пути на широкий. Вы стали на Божий путь, идите по нему, никуда не сворачивая, иначе окажетесь пустыми в конце пути: вас отвергнет и Бог, и этот грешный мир, потому что грешный мир никогда не исполняет своих обещаний, а Бог не изменяет Своих ценностей. Нельзя быть чуть-чуть верующим, а чуть-чуть неверующим; нельзя принадлежать наполовину миру, а наполовину Богу, точно так же, как нельзя чуть-чуть опоздать на поезд или чуть-чуть быть женатым. Бог требует от Своих детей решительного отделения от мира и от всего того, что не славит Господа: «**Не преклоняйтесь под чужое ярмо с неверными, ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живого, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому; и Я прииму вас. И буду вам Отцом, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель**» (2Кор.6:14-18).

Бог умер за нас и воскрес ради нас не для того, чтобы нам было легче жить земными ценностями, но чтобы мы приняли Его вечные ценности и могли войти в совершенное Божье Царство. Без коренного преобразования сердца человек не может совершенствоваться и приближаться к Богу. Он может что-то сделать в науке, что-то открыть, может построить дом, ракету, может написать докторскую диссертацию, но он не может приблизиться к Богу без веры в Него. Ищущий правды человек рано или поздно будет разочарован мирской системой ценностей, потому что она не обогащает дух и душу, а только опустошает их, и человек в мире все время вращается в системе ложных ценностей и в плену иллюзий о своей свободе. В этом смысле Екклесиаст говорит: «**Что было, то и будет; и что делалось, то и будет делаться, и нет ничего нового под солнцем**» (Еккл.1:9), добавляя при этом, что такая жизнь является пустой, что все такое — «**суета и томление духа**» (Еккл.2:17). Для Божьих чад должно быть характерно стремление к тому, чтобы быть похожими на своего Отца Небесного, чтобы жить этой красотой обновления, радоваться в Господе и не говорить, что прежняя, старая жизнь лучше, потому что она спокойнее и привычнее, потому что так живут почти все.

«39 **И никто, пив старое вино, не захочет тотчас молодого, ибо говорит: старое лучше**». Грешнику, который не желает совершенствования и изменений, не желает признания своего ничтожества перед Богом, не желает приложить никаких усилий, никогда не понравится сила и красота Христовых ценностей, новый принцип и возрастающая сила Царства Божьего. Он будет жить в формальном законе, а не в животворящей благодати; будет больше стремиться к тому, чтобы взять, а не отдать; будет являть больше недоверие и безделье, чем действенную любовь, которая все переносит и все покрывает. Он всегда будет говорить: «**Старое лучше**», имея в виду не вечное Божье, а привычное и греховное. Вечно ново лишь то, что от Бога, и только такого «вечного старого» и неизменного в Боге можно и нужно держаться. Пребывание и совершенствование в Господе требует колоссальных усилий, борьбы духа с плотью, упования на Бога, проявления действенной веры в любви к Богу и к людям. Природа человека подвержена лени и духовному сну, и только ищущие натуры способны принять Господа и следовать за Тем, Кто желает кардинально изменить жизнь человека на земле и в вечности. Бог никогда не копирует. Он всегда творит все новое. У Него нет даже двух совершенно одинаковых лепестков и тем более нет двух одинаковых людей, но все они уникальны, каждый создан для славы Божьей и имеет особое предназначение у Творца. Дьявол всегда противится всему новому, всему Божьему, он посылает людям ложный страх, апатию, недоверие к совершенному. Дряхлое старое держится на костылях привычки, а Божье новое надо созидать в поте лица и часто сражаться до крови против греха. Старое и греховное не имеет реального Божьего страха перед реальной будущей катастрофой и адом, а новое Божье иногда, к сожалению, имеет ложный страх даже перед раем, обещанным для всех верующих в Господа. Старое не требует размышлений, анализа, а Божье требует серьезных исследований и внутренней работы, на него смотрят с недоверием, потому что оно требует жертвенности, самоотдачи, поиска, иногда потерь сегодняшнего ради приобретений будущего, чем и живет истинная вера. Старое идет широким путем, а новое требует узкого пути и узких врат. Люди привыкают ко греху, живут в разрушающемся мире и даже не замечают, что они так привыкли к тому, что гибнет, что оно кажется им вечным. В Слове Божьем сказано: «**Есть пути, которые кажутся человеку прямыми; но конец их — путь к смерти**» (Пр. 14:12).

 Для тех, кто принял Господа Иисуса Христа в свое сердце, кто поверил и пошел за совершенным Творцом и Спасителем, кто стал дитем Божьим, вечное Божье Слово побуждает к постоянному изменению, к совершенствованию с помощью силы Духа Святого, живущего в христианах, побуждает к преображению в самый совершенны образ — в образ Христа. Бог призывает к кардинальному изменению, при котором мирские и греховные ценности должны быть полностью отброшены, потому что смешанные ценности приводят только к разрушению, а не к созиданию, и они ведут невидимую борьбу против Бога. Об этом ясно и однозначно говорит нам Слово Божье:

Мф.7:13,14: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их**».

Мф.6:31-33: «**Итак не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**».

Кол.3:1-7: «**Итак, если вы воскресли со Христом, то ищите горнего, где Христос сидит одесную Бога; о горнем помышляйте, а не о земном. Ибо вы умерли, и жизнь ваша сокрыта со Христом в Боге. Когда же явится Христос, жизнь ваша, тогда и вы явитесь с Ним во славе. Итак, умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение, за которые гнев Божий грядет на сынов противления, в которых и вы некогда обращались, когда жили между ними**».

Иак.4:4: «**Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу**».

1Ин.2:15-17: «**Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек**».

Рим.8:5-9: «**Ибо живущие по плоти о плотском помышляют, а живущие по духу - о духовном. Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные - жизнь и мир, потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить не могут. Но вы не по плоти живете, а по духу, если только Дух Божий живет в вас. Если же кто Духа Христова не имеет, тот и не Его**».

1Пет.1:17-20: «**И если вы называете Отцом Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего, зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена для вас**».

1Пет.4:17,18: «**Ибо время начаться суду с дома Божия; если же прежде с нас начнется, то какой конец непокоряющимся Евангелию Божию? И если праведник едва спасается, то нечестивый и грешный где явится?**».

Мф.16:24-26: «**Тогда Иисус сказал ученикам Своим: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною, ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее; какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою?**»

Вот на какой путь мы вступили, обещая Богу добрую совесть при крещении! Многие уже забыли об этом обещании и ослабили себя и свои поместные церкви плотским христианством, земными интересами и целями, устремлениями к земному и к человеческой славе. Они настолько вросли в старые плотские формы, что все новое считают ненужным, что «**закону Божию не покоряются, да и не могут**» (Рим.8:7), забыв, что «**помышления плотские суть смерть, а помышления духовные — жизнь и мир**» (Рим.8:6). Если в устремлениях человека преобладают земные ценности, то он находится на опасном пути. Если люди радуются больше земным успехам, чем вечным, то они идут широкой дорогой. О таких, как бы верующих, людях Апостол Павел писал: «**Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова. Их конец — погибель, их бог — чрево, и слава их — в сраме, они мыслят о земном**» (Флп.3:18,19). Они продолжают вливать молодое вино в старые меха, они пытаются приставлять новые заплаты к ветхой одежде неизмененного сердца. Многие вышли из этого греховного мира, но греховный мир не вышел из них. Христианство — это не еще одна религия, а совершенно новый образ жизни во Христе и по ценностям Христа. Христианство — это не приукрашенный фасад старого и загнивающего гнилого дома, построенного на песке, не заплатка дырки в старой одежде, а коренное преобразование и построение абсолютно нового строения на камне, с совершенно новой внутренностью, в котором нет ничего нечистого. Христианство — это не мгновенное получение всего того, чего желает наша плоть, но постоянное укрощение плоти духом, борьба за истину и за вечные ценности, жизнь будущими благами на небесах за счет жертвенности здесь, на земле. Христианство — это не только узкие врата в конце широкой дороги, но и узкий путь в течение всей жизни, который ведет к узким вратам вечности. И весь путь, и врата должны быть узкими. Многие думают, что можно пройти широким путем и потом протиснуться в узкие врата и войти в вечность. Так не бывает. «**Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную**» (Гал.6:7,8). Многие думают, что знать о Боге и совершать что-то необычное по своим желаниям и своему хотению — это уже и есть пребывание в Боге. Но это не есть христианство, это — только искусная подделка под христианство. Только Божья новизна совершенна, только при послушании Богу и Его Слову наши дела имеют вечную ценность, только смирение под Божий закон, смирение под Божьи истины дает настоящую свободу во Христе. Совершенное, истинно новое и вечное возможно только на путях Божьей правды, на путях послушания Божьей воле и Божьему Слову, на путях исполнения Божьего закона и смирения под крепкую руку Божью. О совершенствовании наших сердец будут свидетельствовать изменения черт характера к лучшему и плоды нашей жизни. При этом любая примесь греховного, самодеятельное христианство, поступки против Божьей воли, смешение мира и неба будут нести только разрушение и в конечном итоге могут привести к самому страшному осуждению: «**Не всякий, говорящий Мне: “Господи! Господи!”, войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**» (Мф.7:21-23). Здесь Господь Своим справедливым судом навечно отвергнет тех, кто думали, что они христиане, кто внешне походили на детей Божьих, но жили не по законам Бога, а по своим земным законам, т.е. жили в беззаконии, отвергали послушание Божьему Слову и смешивали старое с новым, земное с небесным. Под беззаконием здесь понимается не просто грубое нарушение гражданских законов (за это накажет полиция и местные власти), но всякое непослушание Божьему Слову, жизнь в совершенно иной (не Божьей) системе ценностей, нарушение Божьего закона под прикрытием неверно понимаемой благодати. Подделка, лицемерие, двойные стандарты всегда даже страшнее, чем открытый атеизм. Поэтому и суд будет самым тяжким и трагическим.

 Истинным христианам Слово Божье говорит о небесных ценностях и интересах, которым должно быть подчинено все остальное: «**Наше же жительство — на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа**» (Флп.3:20).

Вот какой путь мы избрали, обещая Богу служить доброй совестью! Христианство — это не новая упаковка для старых ценностей, а полностью новое содержание, это не поиск преимуществ на земле, а следование по узкому и тернистому пути на небо. И если Бог действительно коснулся нас Духом Святым, то это будет видно через изменение нашего сердца. *Представьте себе такую ситуацию. В наше собрание опоздал человек, и мы спрашиваем его: «Почему ты опоздал?». Он говорит: «Я ехал по дороге, попал под сорокатонный самосвал, он проехал по мне, и поэтому я опоздал». Мы скажем, что такого не может быть, потому что если бы ты попал под такую громадину, то вся внешность не осталась бы без существенных изменений. Так почему же мы можем верить человеку, что он является христианином, если он остался без изменений, когда его коснулся величественный Бог, Который больше самосвала и всей Вселенной? Если мы имели истинную встречу с Богом и по-настоящему поверили Ему, то наша жизнь должна изменяться к лучшему*. Если мы искренне дали место Богу в нашем сердце, Он не только может полностью изменить нас, но и сделает это, если мы будем доверяться Ему, трудиться для Него и любить Его. Бог ждет от нас кардинального изменения. Мы не можем измениться сразу, мгновенно, но Господь готов трудиться над нами в терпении, если наше сердце будет полностью принадлежать Ему; если мы не будем говорить: «Старое лучше», но будем говорить: «**Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое**» (2Кор.5:17). Поэтому хочется вдохновить всех нас на исполнение повеления Слова Божьего: «**Посему, оставив начатки учения Христова, поспешим к совершенству… Желаем же, чтобы каждый из вас, для совершенной уверенности в надежде, оказывал такую же ревность до конца, дабы вы не обленились, но подражали тем, которые верою и долготерпением наследуют обетования**» (Евр.6:1,11,12). Да даст всем нам Господь силы достойно пройти свой путь, неся свой крест и совершая труд для славы Божьей.

 Итак, отметим в **заключение**:

***Истинная Божья вера действует полностью обновленной и возрастающей в любви жизнью и не цепляется за разрушительную смесь старого с новым***. Для проявления живой и действенной веры необходимо:

1. Решительно оставлять старые привычки и мирскую систему ценностей и заменять их новыми и вечными Божьими ценностями.

2. Не смешивать святость и грех, не возвращаться к старым занятиям и к прежнему образу жизни, не смешивать законничество и обрядность с живой верой, действующей любовью через измененное и смиренное сердце и через полное подчинение исключительно Божьему Слову.

3. Всегда совершать поступки с осознанием того, что смешение Божьего и мирского не является нейтральным, не является безобидным, но ведет к разрушению и урону в духовной жизни.

4. Ревновать об изменении своего сердца, не оглядываться назад, ценить все Божье и жить не воспоминаниями о прошлом, а жаждой духовного совершенства и будущим Царством Божьим, собирая на земле сокровища для небес, будучи твердо уверенными, что нет ничего прекраснее и совершеннее этого для человека в земной жизни.

Итак, ***для плодоносного следования за Господом*** ***не смешивайте качественно новые, созидательные и постоянно обновляемые Божьи ценности со старыми и разрушительными привычками, традициями и ценностями прежнего греховного мира***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, умаляет себя, возвышает ближнего и превозносит Бога**

Лк.7:1-10: «1 **Когда Он окончил все слова Свои к слушавшему народу, то вошел в Капернаум.** 2 **У одного сотника слуга, которым он дорожил, был болен при смерти.** 3 **Услышав об Иисусе, он послал к Нему Иудейских старейшин просить Его, чтобы пришел исцелить слугу его.** 4 **И они, придя к Иисусу, просили Его убедительно, говоря: он достоин, чтобы Ты сделал для него это,** 5 **ибо он любит народ наш и построил нам синагогу**. 6 **Иисус пошел с ними. И когда Он недалеко уже был от дома, сотник прислал к Нему друзей сказать Ему: не трудись, Господи! ибо я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой;** 7 **потому и себя самого не почел я достойным придти к Тебе; но скажи слово, и выздоровеет слуга мой.** 8 **Ибо я и подвластный человек, но, имея у себя в подчинении воинов, говорю одному: пойди, и идет; и другому: приди, и приходит; и слуге моему: сделай то, и делает.** 9 **Услышав сие, Иисус удивился ему и, обратившись, сказал идущему за Ним народу: сказываю вам, что и в Израиле не нашел Я такой веры.** 10 **Посланные, возвратившись в дом, нашли больного слугу выздоровевшим**».

 «*Когда человек протягивает руку, чтобы помочь другому, он прикасается к лику Божества*», — писал американский поэт Уолт Уитмен (1819-1892). Мы видим в данном тексте Библии, как прикасается к Божеству римский сотник — человек благочестивый, кроткий и добрый.

Каждая ситуация, описанная в Библии, является уникальной. Особенность данного исцеления состоит в том, что оно происходит не по вере исцеляемого слуги, а по вере просящего господина — сотника. В этом исцелении, совершенном Иисусом Христом, центральным событием является не само исцеление слуги сотника, а вера последнего. Мы знаем случаи, когда у Иисуса просили об исцелении дочери, сына, т.е. родных, но данный случай — уникальный: язычник просит исцеления для слуги, господин просит благ для подданного. «1 **Когда Он окончил все слова Свои к слушавшему народу, то вошел в Капернаум.** 2 **У одного сотника слуга, которым он дорожил, был болен при смерти.** 3 **Услышав об Иисусе, он послал к Нему Иудейских старейшин просить Его, чтобы пришел исцелить слугу его**». Какой прекрасный образец веры, действующей любовью к ближнему! В ней присутствуют все необходимые элементы победоносной веры: 1) благочестивая и жертвенная жизнь; 2) кротость и верная оценка себя; 3) любовь к ближнему, искренняя забота о нем и высокая оценка ближнего; 4) полное доверие Богу, вера в Его безграничные возможности и совершенство.

Сотник был язычником, он не принадлежал к Божьему народу по происхождению, но он любил Бога и вел богобоязненную благочестивую жизнь. Истинное благочестие и чистота сердца этого военачальника, который командовал сотней солдат, отвечающими за порядок в городе Капернауме, проявлялось во всем.

Во-первых, благочестие проявлялось в любви к народу Божьему. Из просьбы старейшин мы узнаем, что он добровольно построил евреям, живущим в этом городе, синагогу для поклонения Богу. «4 **И они, придя к Иисусу, просили Его убедительно, говоря: он достоин, чтобы Ты сделал для него это,** 5 **ибо он любит народ наш и построил нам синагогу**». Этот поступок уникальный: язычник строит синагогу для евреев! Язычник любит евреев, которые полностью пренебрегали язычниками и считали, что Бог создал их в качестве топлива для ада. Сотник любит Божий народ не за его какие-то выдающиеся качества, а потому что с ними — Бог. Это свидетельствовало о мудрости сотника, о страхе Божьем в нем, о том, что он видел наличие у Божьего народа истины, к которой он так стремился. Этот добрый военачальник проявил жертвенную любовь, которая не требовалась по уставу римского воина, но, скорее всего, сотник подверг себя непониманию и осуждению со стороны своего начальства, которое держало гарнизон в городе, чтобы смирять евреев, а не ублажать их.

Во-вторых, чистота сердца сотника проявляется в жертвенной любви к своим рабам. Положение сотника было достаточно высоким — начальник гарнизона города, но сотник не возгордился, он любил простых людей и заботился о них. Мы видим это, когда он хлопочет о своем больном слуге. В параллельном тексте в Мф.8:5-13 в качестве русского слова «слуга» стоит греческое слово *найс*, буквально означающее «малое дитя», что указывало на то, что он, скорее всего, родился в семье рабов сотника. По всему контексту фрагмента Писания видно, что все слуги любили доброго господина и были послушны ему, потому что он любил их и заботился о них. Смертельно заболел этот маленький мальчик. Это был всего лишь слуга и раб, которым сотник мог распоряжаться по своему усмотрению. Древние сравнивали положение раба с животным. Аристотель писал в своем труде «Этика»: «*Раб — живое орудие труда, точно так, как орудие труда — это неодушевленный предмет*». Совсем иначе относится к человеческой душе сотник. Сотник не прогнал своего слугу, не отослал его к родным или друзьям, но постарался сделать для него все, что мог, хотя осознавал, что слуга никогда не сможет сделать для него больше, чем он делает для слуги. Сотник мог бы сказать: «Я — военачальник города и могу найти для себя десятки верных и здоровых слуг». Но он этого не делает. Он не поступает так, как поступил хозяин амаликитянина, который бросил своего раба только потому, что он три дня болел простой, а не смертельной болезнью (1Цар.30:13). Сотник желает всеми силами помочь слуге, он проявляет благородство и истинную любовь. Он глубоко сочувствовал своему мальчику-рабу, его сердце было переполнено состраданием и любовью к умирающему человеку. И вот появляется надежда, он услышал об Иисусе и тех чудесах, которые Он совершал; и добрый сотник прилагает все усилия, чтобы помочь умирающему.

В-третьих, мы видим кроткое сердце сотника, его смирение и верную оценку себя перед Богом. Если кто-нибудь и имел право говорить об уважении к себе в этом городе, так это был сотник. Но он смотрит на себя не глазами людей, а глазами Бога. Он понимает, что милость, которую он просит для слуги, не заслуживается, а дарится. Нельзя заслужить милость, она только даруется Богом. Он понимает, что его праведность по сравнению с планкой Божьей святости далеко не совершенна. Верная оценка Бога, понимание Его величия, любви и святости приводят сотника к верной оценке себя и своего положения. Он настолько смирен, что не идет сам к Господу, но посылает старейшин города. Он мог бы на правах военачальника города приказать привести к нему Иисуса и потребовать от Него чуда исцеления. Но он имеет страх Божий и благоговение и поступает правильно, потому что осознает, что является слугой всевышнего Бога, а не Его начальником. Он объясняет причину, почему он сам не пришел к Господу: «**себя самого не почел я достойным придти к Тебе**». Он с уважением относится к положению старейшин, считает их избранниками Бога. Сотник высоко ценит старейшин, но не меньшей оценке удостоен и слуга. Мы видим здесь отсутствие всякого лицеприятия. Но самое главное при этом — он не возвышает, а смиряет себя ради блага ближних. И мы видим, как удивительно развивается вера, действующая любовью и смирением. Как только Иисус согласился придти к нему в дом и исцелить слугу, он проявляет еще два важных шага веры: веру во всемогущество Бога и заботу об Иисусе: «6 **Иисус пошел с ними. И когда Он недалеко уже был от дома, сотник прислал к Нему друзей сказать Ему: не трудись, Господи! ибо я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой;** 7 **потому и себя самого не почел я достойным придти к Тебе; но скажи слово, и выздоровеет слуга мой.** 8 **Ибо я и подвластный человек, но, имея у себя в подчинении воинов, говорю одному: пойди, и идет; и другому: приди, и приходит; и слуге моему: сделай то, и делает**». Сотник верит в то, что Иисус является всесильным Богом. Он понимает, что для Бога нет ничего невозможного, и что Он — Бог не только вблизи, но и вдали, поэтому в великой вере говорит: «**Скажи слово, и выздоровеет слуга мой**». В этом была сила веры языческого сотника, какой не имели даже богоизбранные евреи. Сотник понимает и верит, что Господь Иисус Христос является Господином здоровья людей и всех обстоятельств, что только Он способен изменить их по Своему усмотрению. И при этом он остается скромным и смиренным, он верно оценивает себя, не превозносится своими заслугами. Он говорит: «**Ибо я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой**». Здесь мы видим не показное смирение, но истинную заботу об Иисусе. По еврейскому обычаю, тот, кто входил в дом язычника, считался оскверненным (Ин.18:28). Сотник не желал, чтобы ради него Иисус терпел такие неудобства. Сотник здесь не думает о себе, а заботится о славе Господа. Он также понимал, что недостоин принять в своем доме Господа не только по причине еврейского обычая, но и, прежде всего, из-за величия и святости Бога. Господь, видя сердце сотника, решает прийти и исцелить его слугу. В параллельном тексте Мф.8:5-13 мы читаем о том, что сотник сам пошел к Иисусу, т.е. евангелист Матфей начинает повествование веры сотника с того момента, когда Иисус уже направился к нему в дом, объявив Свою волю в словах: «**Я приду и исцелю его**» (Мф.8:7). Тогда сотник вышел навстречу приближающемуся к его дому Иисусу.

Мы видим, как контрастирует оценка сотника старейшинами и его оценка самого себя. Старейшины говорят Иисусу, Которому они не верили: «**Он достоин, чтобы Ты сделал для него это**». А сотник, который верил в Иисуса и принимал Его как всемогущего Бога, говорит: «**Я недостоин, чтобы Ты вошел под покров мой**». Сотник на первое место ставит милость и любовь Господа, а старейшины — достоинство человека и как бы говорят: он достоин, чтобы Ты оказал Ему милость, как будто милость Божью можно заслужить и своими делами заставить Бога быть должным человеку. В этом состоит большая разница между истинной и формальной верой.

 Достоинство человека определяется не только его делами (построил синагогу, уважали люди, занимал высокое положение), но и верной самооценкой. Французский писатель Мишель Монтень (1533-1592) отмечает: «*Истинное достоинство подобно реке: чем она глубже, тем меньше издает шума*». Есть две крайности в вопросах самооценки:

1. Заниженная самооценка, которая присуща пессимистам, нытикам и всем тем, которые не могут поставить благодать и Божью любовь к ним выше и дороже всех земных успехов и ценностей этого мира. Такая самооценка не так страшна, потому что от нее страдает, чаще всего, только сам человек, а не другие люди. Однако мы не должны забывать, что заниженная самооценка идет от недостатка веры. Об этом русский писатель Ф.М. Достоевский (1821-1881) говорил, что «*тот, кто не понимает своего назначения, всего чаще лишен чувства собственного достоинства*». Мы никогда не должны забывать того, что по милости Божьей мы — Его чада возлюбленные, за которых Он уплатил самую высокую цену во Вселенной — Свою жизнь. Слово Божье говорит нам: «**Вы куплены дорогою ценою; не делайтесь рабами человеков**» (1Кор.7:23). Заниженная самооценка может быстро перейти в завышенную при определенных условиях: облечение властью, деньгами, положением, независимостью и т.д.

2. Завышенная самооценка, которая была присуща фарисеям. Такая оценка присуща большинству людей и является опасной и разрушительной. Особенную опасность она представляет у лицемерных людей, которые имеют показное смирение, самовольное смиренномудрие, называют себя «ничтожными из ничтожных», «червями», но внутри имеют огромную гордость, которая прикрывается лицемерной кротостью. Ложная скромность — самая утонченная уловка тщеславия. «*Скромен не тот, кто равнодушен к похвалам, а тот, кто внимателен к порицаниям*», — отмечал немецкий писатель Жан Поль (1763-1825). Ложная кротость у людей действует до тех пор, пока не будет затронута их внутренняя духовная сущность и не наступит разоблачение при выборе ценностей в конкретных обстоятельствах. Тогда проявляется истинное состояние сердца человека. Так было у фарисеев. О них Господь говорил: «**Все же дела свои делают с тем, чтобы видели их люди: расширяют хранилища свои и увеличивают воскрилия одежд своих; также любят предвозлежания на пиршествах и председания в синагогах и приветствия в народных собраниях, и чтобы люди звали их: учитель! учитель! Вожди слепые, оцеживающие комара, а верблюда поглощающие! Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что очищаете внешность чаши и блюда, между тем как внутри они полны хищения и неправды. Фарисей слепой! очисти прежде внутренность чаши и блюда, чтобы чиста была и внешность их. Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония**» (Мф.23:5-7, 24-28).

 До тех пор, пока фарисеи заседали в президиумах, учили тому, что сами не исполняли; до тех пор, пока им оказывали почет и, называя «учителями», возвеличивали их; до тех пор, пока они были на виду и казались в глазах других людей лучше и выше всех — все было спокойно. Но как только была показана их истинная сущность, все кардинально изменилось. Нет ничего плохого, что кто-то несет служение учителя в церкви, когда его на это поставил Бог (Еф.4:11,12: «**И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова**»). Но плохо, если от этого возникает тщеславие и гордость и человек всю славу отдает не Богу, а присваивает себе. Нет ничего плохого в уважении к другим (1Фес.5:12,13: «**Просим же вас, братия, уважать трудящихся у вас, и предстоятелей ваших в Господе, и вразумляющих вас, и почитать их преимущественно с любовью за дело их; будьте в мире между собою**»; 1Тим.5:17: «**Достойно начальствующим пресвитерам должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в слове и учении**»). Но плохо, если это уважение требуется как обязанность, если оно становится самоцелью, если идет поиск не того, как угодить Богу, а как получить это уважение среди людей любой ценой. Тогда начинают проявляться неверные принципы отношений, которые русский баснописец Крылов метко отразил в следующих словах: «*Кукушка хвалит петуха за то, что хвалит он кукушку*».

Итак, до прихода Христа у фарисеев было завидное положение в глазах людей. Но вот приходит Господь и Словом истины освещает их сердца, показывает их гниль, показывает поверхностность и мертвость веры, показывает двуличие этих людей и поиск ими только своей славы. И здесь наступает момент истины: фарисеи решают убить Иисуса, чтобы не было убито в глазах людей их лицемерное положение. Они любой ценой хотят спасти свою репутацию. Завышенная самооценка фарисеев ведет к зависти, а зависть посылает Сына Божьего на крест.

 Дорогие братья и сестры! Слово Божье дает нам образцы для подражания их веры. Таким любящим и верующим человеком был сотник. Его вера была очень сильной, она была сильнее веры тех, которые в этом же городе, Капернауме, принесли расслабленного к Иисусу и опускали его к Господу через крышу (Лк.5:17-20; Мк.2:1-12). Вера сотника была величественнее, потому что он верил, что всесильному Богу для исцеления достаточно сказать несколько слов и не обязательно иметь физический или видимый контакт с исцеляемым. Эта вера является сильной и сегодня, но тем более она была сильна тогда, да еще в проявлении язычника. «**Если сколько-нибудь можешь веровать, все возможно верующему**», — говорит Господь (Мк.9:23). Мы часто терпим неудачи из-за неверия или маловерия. Мы просим хорошей погоды и берем на всякий случай с собою зонтик; мы просим исцеления от Бога, но готовы принять услуги сомнительных людей, связанных с оккультизмом и язычеством, если здоровью и жизни грозит опасность; мы говорим, что доверяем Богу в том, что Он восполнит всякую материальную нужду, но в то же время избираем выгодную работу и материальный достаток в ущерб служению Богу; мы говорим, что желаем служить Богу при любых обстоятельствах, но в то же время страдаем, впадаем в пессимизм и отчаяние, когда не получается создание семьи по нашему желанию, когда нравящийся нам и желанный спутник жизни отдает предпочтение не нам; мы говорим, что только в духе одерживаются победы, которые движутся вперед нашими постами и молитвами, но в то же время часто пытаемся помочь Богу по плоти, боремся по плоти, проявляем парализующие дух обиды и невидимо ставим препятствия для благословения и для успеха Божьего дела.

Для людей мира сего вера в Иисуса Христа кажется чем-то примитивным и ничтожным, но для истинного христианина — это самое драгоценное, потому что она открывает доступ к совершенному, всемогущему и любящему Богу. Человек сам препятствует своему благословению и успеху неверием, маловерием и превозношением себя и своих заслуг. «**Если сколько-нибудь можешь веровать, все возможно верующему**». Этим принципом во всей полноте воспользовался сотник. Он показал Господу понимание и веру в то, что Иисус — Бог, а сотник — человек; что он — под властью, а Господь — не под властью, но Сам представляет власть и могущество. В истинной вере на первом месте стоит Бог, а не человек, стоят добродетели и духовные ценности, а не материальное положение. Пуританский проповедник Томас Уатсон справедливо писал: «*Материальные вещи мира сего могут быть такой же защитой от духовных переживаний, как кусок бумаги от пуль*».

Сотник является для нас примером веры, действующей любовью. Сотник правильно оценивает себя, почитает наименьшего ближнего (ребенка-раба) высшим себя, благоговеет перед Богом и Его величием, и потому Его проблему мгновенно разрешает Господь. Верная оценка Бога приводит к верной оценке себя и ближних. Неверная оценка Божьего величия и святости приводит к неверной оценке себя, а завышенная самооценка приводит к разрушению Божьего дела, потому что «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5).

Дорогие братья и сестры! Мы должны встрепенуться от того, что завышенная самооценка разрушает Божье дело. Она постепенно закрывает человеку глаза и делает его сердце ожесточенным и способным только критиковать других и требовать благ и почета для себя. В таком случае люди становятся бессильными против лести и неспособными на истинное служение Богу, потому что в центре жизни становится их «я», а не Божье дело. Нам со всей честностью надо исследовать свои сердца, чтобы в них не возник такой горький корень, а если он есть, то немедленно удалять его. Завышенная самооценка — препятствие для молитвы, для получения благословений от Господа, препятствие для Божьего дела и для служения. Завышенная самооценка — это путь к разрушению. Не надо чрезмерно печься о людской оценке, потому что Господь все видит и все верно оценит. Не случайно, что при обличении фарисеев наш Господь дает важный духовный закон: «**Больший из вас да будет вам слуга**: **ибо, кто возвышает себя, тот унижен будет, а кто унижает себя, тот возвысится**» (Мф.23:11,12). Здесь речь идет не о лицемерном самоуничижении, а о понимании своего истинного положения перед Богом и несовершенства человека перед Творцом. Здесь речь идет о том, что мы ценны в глазах Господа только через жертву Иисуса Христа, возлюбившего нас и умершего за нас. И здесь речь идет о Божьем видении высоты положения: тот высок в глазах Господа, кто служит, а не кому служат; тот высок, кто уничижает себя ради блага другого и ради дела Божьего, а не тот, кто кричит о деле и требует себе почета; тот высок, кто трудиться и не выставляет напоказ свои плоды, потому что они сами будут говорить о себе; тот высок, кто готов пожертвовать своим почетом и славой от людей, ради служения Господу, кто готов оставить все свои интересы и служить своему Царю в уничижении и поношении, а не тот, кто под видом служения Богу возвышает себя. «**Блаженны кроткие, ибо они наследуют землю**», — говорит Христос в заповедях блаженства (Мф.5:5). В лице сотника мы имеем кроткого человека, который мог держать силу под контролем, верно оценивая себя, ближних и Бога. Кротость защищает не себя, а ближних и Божью правду, она поступает по любви и истине. Люди большую часть своей жизни проявляют жалость к себе, стоят на страже своего «я», а сотник является часовым любви и милосердия для других. Он способен за все благодарить Господа. Он удивляется тому, что святой Бог хорошо обращается с ним и благоволит ему, а потому и сотник желает нести любовь людям. Сотник смог победить свое «я» и отдать первое место Тому, Кто имеет полное право всецело обладать им, а потому он сделал верою шаг в Царство Божье и получил больше просимого. Исполнилось то, о чем сказано в Пр.15:33: «**Страх Господень научает мудрости, и славе предшествует смирение**».

Мы должны очень сильно бодрствовать относительно завышенной самооценки, потому что эгоизм присущ нашей плоти, и он стремится постоянно выдвинуть себя на первое место под самыми разными предлогами. Он может выступать под самыми благовидными масками: под видом страдания и притеснения, под предлогом защиты справедливости, под видом особого смирения и миролюбия, под видом жертвенности и благотворительности, хотя на самом деле истинным мотивом может быть желание стать хоть в чем-то первым, особенным, значимым и обязательно замеченным людьми. При этом столкновение личных интересов и воли Божьей сразу же выявляют истинное состояние сердца. Известный английский проповедник двадцатого века Мартин Ллойд-Джонс приводит замечательный пример на данную тему. *Один верующий фермер сообщил членам своей семьи прекрасную новость: его лучшая корова родила двух телят: коричневого и белого. Он заявил, что желает одного из телят подарить для Господа, продав его и пожертвовав вырученные деньги на Божье дело. Жена спросила, какого же теленка они посвятят Господу? «Сейчас об этом говорить еще рано, — ответил хозяин. — Мы будем откармливать их одинаково, а потом, когда настанет время, выберем одного». Через несколько месяцев этот человек зашел на кухню с несчастным видом и на вопрос жены: «Что случилось?» — ответил: «У меня очень плохая весть. Теленок, предназначенный для Господа, сдох!». «Но, — возразила жена, — ты же еще не выбрал его! Почему ты знаешь, что сдох именно тот теленок, который предназначенный для Бога?». На что муж ответил: «Как только я увидел, что сдох белый теленок, я сразу же понял, что именно он был посвящен Господу!»*. Как только задеты личные интересы, то чаще всего у людей с показным, лицемерным христианством все то, что посвящено Господу и Его делу, умирает первым. Тогда своя рубашка становится ближе к телу и проявляется завышенная оценка себя и своих интересов. Тогда люди, прикрываясь благими и бездейственными намерениями, говорят: «Мне Бог это открыл лично». Но Слово Божье учит нас другому: «**Мудр ли и разумен кто из вас, докажи это на самом деле добрым поведением с мудрою кротостью**» (Иак.3:15), как это сделал сотник и многие герои веры, которые искали не того, как угодить себе, а как послужить Божьему делу.

 Образцом самоуничижения ради славы Божьей и ради блага людей является Господь Иисус Христос, Который «**кроток и смирен сердцем**» (Мф.28:29). Апостол Павел призывает нас брать пример с Господа Иисуса Христа: «**Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца**» (Флп.2:5-11). В непостижимых страданиях, уничижении, позоре в глазах людей, в величайшем смирении Себя и послушании Богу Господь приобрел для нас спасение. Иисусу Христу, нашему Господу и Спасителю, мы воздаем вечную славу, потому что только Он ее достоин.

 Итак, сотник прославил Господа своей верой, показал образец доверия Богу и красоту благочестивого сердца, отдающего себя в любых обстоятельствах в руки совершенного Творца. Мы видим, как вера, действующая любовью, достигает победы через кротость, через любовь к ближнему и благоговение перед Богом. «9 **Услышав сие, Иисус удивился ему и, обратившись, сказал идущему за Ним народу: сказываю вам, что и в Израиле не нашел Я такой веры**».

Мы видим, что Иисус удивился (в греческом стоит сильное слово — «изумился», «был поражен») такой вере. Есть два случая во всем Новом Завете, когда Иисус изумлялся отношением людей к Нему: 1) при проповеди Иисуса в Своем отечестве; 2) при исповедании веры сотником.

Когда Иисус проповедовал в своем отечестве — в Назарете, его земляки, несмотря на изумление глубинами Его учения и совершенными чудесами, не желали принимать Иисуса как Сына Божьего, но принимали Его как плотника и сына Марии. И мы читаем в Мк.6:6: «**И дивился неверию их; потом ходил по окрестным селениям и учил**». Действительно, нет более трудного места для служения Господу, чем дома. Как говорил поэт: «*Лицом к лицу лица не увидать, большое видится на расстоянии*». Господь не утратил мужества из-за того, что Его гнали и унижали своим неверием жители Назарета. Он смотрел дальше, чем видели люди, Он понимал истинную ценность служения Богу, которое не зависит от мнения людей и не ориентируется на человеческую оценку, поэтому Он «**ходил по окрестным селениям и учил**». И здесь важный урок для нас: благовестие и истины Божьи надо нести всегда, независимо от того, как относится к ним большинство людей. Важно то, как относится к этому служению Бог. Иисус удивился и в рассматриваемом нами случае, когда сотник исповедовал Иисуса как Обладателя абсолютной власти. Поэтому Господь ставит Его в пример всем людям, Он восторженно говорит о побеждающей вере сотника «**идущему за Ним народу**». Эта побеждающая вера сотника действовала любовью к ближнему, смирением себя и умалением всех своих достоинств, а также полным доверием Божьему могуществу и Божьему совершенству. Вот здесь и скрывается успех побеждающей веры и ответа на просьбы к Богу. Господь никогда не посрамит такого доверия к Нему и не оставит без внимания бескорыстную заботу о ближнем. В таких случаях ответом на молитву является явное и незамедлительное удовлетворение нужды просящего: «10 **Посланные, возвратившись в дом, нашли больного слугу выздоровевшим**».

Вера, действующая любовью к ближнему, открывает великую любовь Бога, Который отвечает тотчас на нужды просящего и дает больше просимого. Почему мы утверждаем, что такая вера дает больше просимого? Это следует из параллельного текста Мф.8:11: «**Говорю же вам, что многие придут с востока и запада и возлягут с Авраамом, Исааком и Иаковом в Царстве Небесном**». Господь здесь обещает не только исцеление физическое, но обещает и уверовавшим язычникам, которые были презираемы евреями, Царство Божье, обещает им блаженство вместе с Авраамом, Исааком и Иаковом. Это было непостижимо для возвышающих себя евреев, которые думали, что в Царство будут допущены только они. Но это стало возможным через жертву Иисуса Христа, открывшему путь на небеса для всех поверивших в Него, независимо от их национальности, социального положения и земного места пребывания. Этой благодатью Божьей по вере в умершего и воскресшего за нас Господа Иисуса Христа спасены и мы с вами. За это слава нашему Спасителю во веки веков. Аминь!

Итак, извлечем ***духовные уроки*** из исследуемого Слова Божьего:

***Вера, действующая любовью, умаляет себя, возвышает ближнего и превозносит Бога***. Для проявления такой веры и для получения побед в Господе необходимо:

1. Верно видеть и оценивать себя в свете Божьего совершенства, Божьей любви и милости, жить благочестивой жизнью, проявляя кротость, смирение, направляя все усилия на прославление Господа и отдавая всю славу Богу, Который искупил нас Своей Кровью.

2. Давать самую высокую оценку ближнему, почитать его высшим себя, осознавая высочайшую ценность каждой человеческой души, за которую Сын Божий пролил Свою кровь на кресте Голгофы.

3. Полностью доверяться Господу, верить в Его абсолютную силу и власть, в Его абсолютное совершенство, просить у Бога об удовлетворении нужд людей, не оставляя в глубине сердца ни малейшего сомнения в том, что Бог желает помочь, просить в благоговении и кротости, смиряясь и преклоняясь пред Его величием и Его неизреченной любовью к каждому человеку.

Итак, ***для получения Божьего благословения умаляй себя, возвышай ближнего и превозноси Бога, полностью доверяя Ему все обстоятельства***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, подвергается испытаниям от Бога для приобретения вечных ценностей**

Лк.22:28-34: «28 **Но вы пребыли со Мною в напастях Моих,** 29 **и Я завещаваю вам, как завещал Мне Отец Мой, Царство,** 30 **да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых**. 31 **И сказал Господь: Симон! Симон! се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу,** 32 **но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих.** 33 **Он отвечал Ему: Господи! с Тобою я готов и в темницу и на смерть идти.** 34  **Но Он сказал: говорю тебе, Петр, не пропоет петух сегодня, как ты трижды отречешься, что не знаешь Меня**».

 Удивительные слова говорит Иисус Христос Своим последователям перед Своими страданиями. Он хвалит их за верность, за то, что они пребывали с Господом во всех трудностях, поддерживали Его, оставались стойкими, тогда как большинство других людей отвернулись от Него. Всегда трудно идти за меньшинством, которое стоит в истине. Несмотря на все слабости учеников и их недостатки, это были лучшие люди той эпохи, потому что они последовали за Христом. Господь в конце земного пути не укоряет их за недостатки, но говорит им о воздаянии: «29 **Я завещаваю вам, как завещал Мне Отец Мой, Царство,** 30 **да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых**». Господь смотрит в будущее и говорит, что после исполнения служения в этом мире ученики получат несравненные блага в Царстве Небесном, получат совершенную духовную пищу, будут в постоянном присутствии Господа, сядут на престоле Божьем (Отк.3:21), и как помощники Христа они будут сидеть на престолах в судный день. Такую захватывающую перспективу открыл Господь Своим ученикам перед тем, как пойти на крест, вознестись на небеса и оставить их одних. Их Учитель вступает на путь страданий и будущего воскресения и предупреждает учеников, что скоро они останутся одни и им придется измерять свои силы и свою верность Господу. Господь предупреждает, что скоро они как Его последователи будут подвержены испытаниям. Испытания на верность — обязательное и важное звено на пути в небеса и на пути к вечной славе для каждого истинного последователя Христа.

 «**Никто, возложивший руку свою на плуг и озирающийся назад, не благонадежен для Царствия Божия**», — так учит нас Господь Иисус Христос (Лк.9:62).

 «**Человек с двоящимися мыслями не тверд во всех путях своих**», — поучает нас Иаков (Иак.1:8).

 «**Итак каждый должен разуметь нас, как служителей Христовых и домостроителей таин Божиих. От домостроителей же требуется, чтобы каждый оказался верным**», — дает наставление Апостол Павел (1Кор.4:1.2).

 «**Ибо всякий, рожденный от Бога, побеждает мир; и сия есть победа, победившая мир, вера наша**», — утверждает Апостол Иоанн (1Ин.5:4).

Апостол Петр как бы подводит итог всему процессу испытания как подготовки верующих к вечности: «**О сем радуйтесь, поскорбев теперь немного, если нужно, от различных искушений, дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа**» (1Пет.1:6,7).

 «*Злато испытывается огнем, а человек — напастями*», — говорил один из христианских учителей Даниил Заточник. Слово Божье пропитано идеей верности Богу при различных испытаниях и обстоятельствах, которые встречаются на пути верующего человека. Вера освящает жизнь и наполняет ее смыслом, верность дает прикоснуться к вечности всем сердцем человека, а действующая в вере любовь уже на земле собирает сокровища для вечности.

 Бог всех нас испытает. Никто не будет исключением, хотя и испытания будут у всех разные, но ни для кого Бог не попустит «**быть искушаемыми сверх сил**» (1Кор.10:12). Если для того, чтобы люди какое-то время могли перемещаться на автомобилях, эти машины прежде испытывают; если для того, чтобы избрать кого-то из людей даже на незначительную и временную должность в организации или на предприятии, его также прежде испытывают, то уж тем более Бог испытает тех, кому Он вверит Царство Божье навеки. О Небесном городе Иерусалиме как о вечном жилище Церкви с Господом на небесах сказано: «**И не войдет в него ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агнца в книге жизни**» (Отк.21:27). Поэтому христианам необходимо научиться смотреть на трудности жизни не как на пустую трату времени, а как на действие любящего Бога — через постоянные испытания подготовить нас к вечности.

**«Се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу»**. «**Се, сатана просил**». Сатана является клеветником и обвинителем всех последователей Божьих. Он обвиняет их во всем, он клевещет на детей Божьих, чтобы скомпрометировать Отца Небесного, он желает показать, что во Вселенной нет любви и бескорыстия, но есть только выгода и расчет; нет забот о других, но есть эгоизм и забота только о себе. В духовном мире идет постоянная борьба добра и зла, и хотя лукавый уже побежден Христом на кресте Голгофы, но он еще не уничтожен. Сатана все время упрекает детей Бога в их неискренности и в их корысти. «**Нет ничего нового под солнцем**», — сказано в Книге Екклесиаста (Еккл.1:9). И у сатаны нет новых искушений, он постоянно с разными ухищрениями и уловками использует метод клеветы и обмана. Точно также сатана просил у Бога испытать праведника Иова. Испытания Иова были полем битвы за истину Божью, полем битвы за вечные ценности. Сатана делает самый дерзкий вызов Богу: «**Разве даром богобоязненен Иов?**» (Иов.1:9). По сути, сатана обвиняет здесь не только Иова, но и Бога и весь план Божьего спасения и благодати Божьей. Он говорит, что даже самые праведные люди, такие как Иов, идут за Богом из-за выгоды, идут потому, что Бог благословляет их в земной жизни, дает им незаслуженные блага и обещает блага в вечности. Таким образом, получается, что Бог несправедлив, что Он подкупает людей и подкупает их верность через различные блага на земле; что люди следуют за Богом, верны Богу и поклоняются Ему не из любви и верности, а из-за выгоды; что у людей нет жертвенности и бескорыстной любви, которая является природой Бога и природой вечности. Если бы Иов не выдержал испытаний, то был бы посрамлен Божий план спасения, потому что если самый лучший из последователей не верен, то уж тем более неверны и другие. Но Иов вышел из испытаний, как золото, приблизился к Богу, более полно познал Бога и прославил своего Творца.

 Подобно испытанию Иова, сатана просит у Бога испытать Апостолов. Сатана просил (в греческом «*умолял отдать в его руки*», «*просил разрешения испытать вас*», «***бросил вызов***») просеять учеников, как пшеницу. Вероятнее всего, что сатана обвинял учеников в том же, что и Иова, — что они следуют за Господом из корыстных целей. У него были на то основания, потому что между учениками был спор, «**кто из них должен почитаться большим**» (Лк.22:24); а ранее Иоанн и Иаков вместе с матерью просили, чтобы им было приготовлено лучшее место в вечности, и чтобы они в славе Царства сели один по правую руку, а другой — по левую (Мк.10:37; Мф.20:21). Сатана, по сути, сказал Богу: «Где у Твоих учеников любовь, где верность и бескорыстность, если они стремятся, как и все люди этого мира, к власти, к славе, к первенству, к выгоде?». Сатана хотел доказать, что все они были лицемерами, а особенно Петр, который был всегда первым среди учеников Христа. Но Бог знает сердца людей, знает сердца избранных Им для служения Апостолов, знает Петра и утверждает, что он — честный и искренний человек. Сатана тогда просит: «Разреши мне испытать их, в частности их лидера Петра». Лукавый хотел показать, что Петр есть мякина, а не пшеница, что у него нет истинной верности и любви к Богу, потому что верность и любовь, основанные на выгоде, не являются истинными. И вновь идет битва света и тьмы, истины и лжи, добра и зла, бескорыстной любви и выгоды. И эта битва сейчас должна пройти через сердце Петра.

 «**Сатана просил**» у Бога, а не делал то, что ему самому вдруг захотелось. Бог дал человеку свободную волю, свободу выбора между добром и злом. Сатана, в отличие от Бога, не всесильный и не всеведущий, он тоже находится под властью всемогущего Бога. Это важный для нас момент, и он означает, *что во всей Вселенной, во всем мироздании, все находится под контролем Бога, нет никакого случая, есть лишь только то, что допускает Господь*. А Господь допускает лишь то, что направлено на наше благо, что послужит укреплению нашего доверия Богу, изменению нашего сердца и преображению в образ Христа при послушании Божьему Слову. Бог хочет научить нас любить, потому что только любовь будет царицей вечности, а без безусловной любви в наших характерах на небесах жить невозможно. Вот почему любовь больше всех добродетелей. И это так замечательно, что Бог, а не кто-то иной, является Властелином Вселенной, что и в духовном, и в физическом мире, и во всяком событии Господь идет рядом со Своими детьми, укрепляет нас, ходатайствует за нас, дает силы и проводит за руку во всех испытаниях! И если Бог даже и допустит временное падение, то лишь только для того, чтобы поднять верных, еще более укрепить их и сделать более чувствительными к опасности греха и более верными на пути следования за Господом.

Бог помогает и ведет, но роль человека тоже велика. Должен быть тот конкретный человек, который понесет бремя на себе, который перенесет все боли, оскорбления и трудности. Человек должен достойно перенести испытания, выдержать удары судьбы, перетерпеть, оказаться верным, избрать вечное, а не временное, отказаться от личных выгод для славы Божьей, увидеть истинного себя и возжаждать изменения, научиться действовать не своими силами, а силой Божьей, взывая к Нему за помощью и получая ее. Он должен при этом проявить истинную верность Господу; проявить доверие Его Слову, которое говорит, что воля Божья есть воля «**благая, угодная и совершенная**» (Рим.12:2); проявить терпение, стойкость, умение ждать и надеяться на Бога; умение отдавать, а не забирать, умение верить и любить. В данном случае верность человека Господу будет духовной лестницей для него от земли к небу. Этот путь проложил нам на небо наш Господь Иисус Христос, когда умирал за нас на кресте Голгофы. И эта смерть — настолько сильное доказательство Его любви к нам, что мы не имеем права спрашивать Господа в посылаемых нам испытаниях: «За что?». Мы всем сердцем и всем разумением должны посмотреть на крест Голгофы с распятым святым Сыном Божьим, Который знал, ради кого Он страдает. Мы должны посмотреть на крест, откуда идет к нам и помощь, и сила, посмотреть честно и без обид за переносимые нами временные испытания, чтобы увидеть, что Бог любит нас, Бог беспокоится за нас, Бог не оставляет нас, Бог Сын ходатайствует за нас на небесах, поэтому такому Богу можно доверять. Такая верность и такое доверие Богу способны превращать самые неприятные и трудные моменты в земной жизни в самую лучшую возможность изменять свое сердце и приближаться к любящему Отцу Небесному. И тогда даже тяжелая болезнь, которую Клайв Льюис назвал «*мегафоном Бога*», и даже самые тяжкие страдания, которые Мать Тереза назвала «*поцелуем Иисуса*», рассматриваются на небесах как самые лучшие времена нашей подготовки к Царству Божьему. Апостол Петр прошел эту школу и потому он может сказать нам всем: «**Возлюбленные! огненного искушения, для испытания вам посылаемого, не чуждайтесь, как приключения для вас странного, но как вы участвуете в Христовых страданиях, радуйтесь, да и в явление славы Его возрадуетесь и восторжествуете**» (1Пет.4:12,13).

Сначала Господь обращается к Петру, а потом говорит не только о Петре, но и обо всех: «**сеять вас как пшеницу**». Это замечательное сравнение. Бог допускает нам проходить такие испытания, которые послужат нам во благо. Господь допускает испытания не для того, чтобы унизить Своих детей, не для того, чтобы растоптать их или ослабить, но для того, чтобы изменить к лучшему и укрепить веру и упование на Него. Он допускает нас просеивать, как пшеницу. Пшеница должна быть просеяна для того, чтобы убрать лишний мусор, ненужную мякину, остатки соломы и отбросить все непригодное для будущего употребления. Несмотря на то, что испытания часто болезненны, порой неприятны, иногда выбивают из колеи, они производят очищающее действие. Бог, допуская испытания, имеет одну цель — очистить нас от самоуверенности, от гордости, от всего недоброго, приблизить к Себе, научить доверяться Ему во всем. Сколько для этого потребуется времени и сколько потребуется испытаний? Это знает только Господь. Иоанн Златоуст так говорит об этом: «*Бог не прекратит скорби, пока не увидит, что мы очистились, пока не увидит, что в нас произошла перемена, и наступило покаяние твердое и непоколебимое. И золотых дел мастер не вынимает золота из горна, пока не увидит, что оно хорошо очистилось. Так и Бог не отведет этой тучи, пока совершенно не исправит нас. Попустивший испытания Сам знает и время, когда положить конец испытанию*».

 И каждый христианин должен ясно осознавать, что при всяком испытании, при всяком страдании, ***при всяких трудностях на нашем пути мы проходим тест на верность Богу***. Нам надо иметь страх Божий и бояться услышать от Бога слова, которые были сказаны царю Валтасару через пророка Даниила: «**Ты взвешен на весах и найден очень легким**» (Дан.5:27). Не в успешном течении жизни, не в благодушном покое, но именно в испытаниях проявляется наша верность Господу. При испытаниях христианина либо прославляется Господь, если сохраняется верность Ему и показывается, что верность и любовь превыше всяких удобств и выгод; либо посрамляется Божье дело и истина и дается место торжеству зла и нечестия, если не проявляется верность. Мы проходим испытания на каждом шагу, и при этом небесный мир смотрит на каждого из нас, как мы поступим, на чьей стороне окажемся, когда будут по-настоящему затронуты наши личные земные интересы. Бог непременно нас испытает на потерю того тленного, что особенно дорого для нас, на нашу способность ставить интересы Божьего дела выше своих временных интересов. Обычно мы испытываемся там, где более уверенно себя чувствуем и надеемся на свои силы. Кто-то из мудрых сказал: «*Мух тонет больше в меду, чем в уксусе*». Действовать только собственными силами, не обращаясь к Богу, — это самое опасное заблуждение. Христианин во всем должен подражать Христу, а Христос всегда был в единстве с Отцом Небесным. Многие христиане ищут каких-то особых путей, но никаких иных путей для победы над искушениями нет, кроме как быть послушным Богу. Альбер Камю справедливо заметил: «*Самый опасный соблазн — не походить ни на кого*». В идеале христианин должен научиться жить и поступать так, чтобы все то, что не связано с вечностью, было отброшено им, а принималось лишь только то, что служит славе Божьей, что приближает Его к Богу; научиться жить так, чтобы не было разделений на «мое» и «Божье», но чтобы то, что Божье, стало и моим. Важно, чтобы мы проходили испытания достойно и были найдены верными, чтобы мы не искали своего, не искали легких путей, не становились самоуспокоенными. Мы все время находимся на духовной войне.

 Верность при испытаниях проявляется тогда, когда ты поставлен перед конкретным выбором, когда затрагиваются твои интересы, когда надо пожертвовать чем-то своим ради Божьего дела. Вот Петр во дворе первосвященника, где находится арестованный Иисус. И он поставлен перед выбором: быть верным Господу, пойти с Ним на страдания и смерть или же отказаться от Христа из-за страха предстоящих трудностей или смерти. «**Немного спустя подошли стоявшие там и сказали Петру: точно и ты из них, ибо и речь твоя обличает тебя. Тогда он начал клясться и божиться, что не знает Сего Человека. И вдруг запел петух**» (Мф.26:73,74). Здесь своя рубашка оказалась ближе к телу. В данном случае страх перед трудностями победил временно любовь ко Христу. В этой ситуации Петр не бодрствовал и сам не заметил, как отрекся от Христа, направив свои слова на защиту себя, а не на любовь ко Христу.

Всегда конец дела ценится больше, чем его начало. Многие христиане сегодня живут воспоминаниями добрых прошлых дней, когда они только приходили к Богу. Как тогда было хорошо! Бог отвечал на молитвы, мы всех любили, мы радовались, мы трудились с жаждой! Но и младенцам после рождения тоже хорошо — им обеспечен особый уход родителей, отцы и матери заботятся об удовлетворении всех их нужд, дети радуются всему, они с радостью выполняют порученный им труд и т.д. А что же происходит потом? А потом мы подрастаем, становимся самостоятельными, мы начинаем сталкиваться с людьми, начинаем сами строить отношения, при которых особенно ярко проявляется наша истинная натура. Изменяются обстоятельства, должны и мы изменяться к лучшему. Раньше нам чаще всего было лучше не потому, что мы были лучшими, а потому, что Бог еще не испытывал нас, так как мы были еще младенцами во Христе. «**Всему свое время**» (Еккл.3:1), но «**конец дела лучше начала его**» (Еккл.7:8). Нам важно жить не прошлым, а будущим, а для этого необходимо сегодня, достойно перенося испытания, исполнять повеление Христа: «**Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше**» (Мф.6:19-21). А проверка состояния нашего сердца производится тогда, когда в испытаниях затронуты наши интересы и мы поставлены перед выбором. *Существует притча о красивом спасательном канате, который висел в здании на экстренный случай. Он был красиво уложен, место хранения его было декоративно украшено цветами. Канат был доволен жизнью и считал себя нужным и почти незаменимым. Все, кто проходил мимо него, говорили: «Какой прекрасный канат, какой он прочный и красивый, как он хорошо исполняет свое назначение!». Но вот в доме случился пожар, и надо было с помощью этого каната спускать ценное оборудование через окно. Как только канат нагрузили, он порвался, и его половинки начали обвинять спасателей: «Зачем вы испортили такую красоту»*.

 До тех пор, пока Бог не поставит нас перед выбором, при котором задеваются наши интересы, мы не можем проявить верность на самом деле. Каждая ситуация выбора в жизни — это испытание на верность Господу, это сеяние нас, как пшеницы. Мы должны быть особенно внимательны в испытаниях, не поступать опрометчиво, потому что во всякое время на каждого христианина в духовном мире пишется книга жизни. При сеянии нас, как пшеницы, надо избирать Божьи истины, жертвуя своими; избирать Божью славу, жертвуя своими удобствами. Бог создал эту землю и нас не для удобств и не для удовольствий, а для подготовки каждого из нас к жизни на небесах. И часто жало в плоть Он допускает нам не для того, чтобы сделать нам больно, и не для того, чтобы унизить, а для того, чтобы возвысить наше доверие к Нему. ***Испытания Бог допускает нам не для того, чтобы сделать нерадостными и нежизнеспособными, но чтобы дать нам силы исполнять то, чего бы мы никогда не достигли сами в тепличных условиях***. Каждое испытание — это проверка нашей готовности ко встрече с Богом в вечности. И эту готовность мы должны показать сейчас, а не потом, потому что без «сейчас» ничего доброго и истинного не бывает «потом».

 Вот ты стоишь перед выбором: отстоять удобную тебе позицию или отстоять истину Божью, — и отдаешь предпочтение своей позиции и идешь на компромисс с совестью, потому что тебе так проще. Ты не выдержал тест на верность Господу. Вот ты отдаешь на учебу сына или дочь и стоишь перед выбором: престиж, человеческая слава, будущее положение и зарплата или же сохранение и укрепление в Господе и обыкновенная учеба и зарплата, — и отдаешь предпочтение престижу. Ты не выдержал тест на верность Господу. Вот ты стоишь перед выбором: помочь упавшему брату, взять его и нести, помогать ему, тратить время для его восстановления или же использовать время для видимой деятельности среди стоящих твердо, — и ты выбираешь видимую деятельность. Ты не выдержал тест на верность Господу. Вот ты можешь помочь материально нуждающемуся брату и имеешь возможность вложить деньги в дело, которое сулит неплохую прибыль и возможность помочь потом, — и ты избираешь «потом». Ты не выдержал тест на верность Господу. Вот тебя приглашают вступить в различные мирские организации, и ты стоишь перед выбором: служить только Христу или же для удобства позиции служить и Христу, и другим организациям, чтобы только никто не трогал, — и выбираешь последнее. Ты не выдержал тест на верность Господу. Вот ты имеешь что-то против брата своего по вере и стоишь перед выбором: открыто сказать ему один на один о своих претензиях и найти мир или же начать скрытое от брата обсуждение его поступков за спиной, стараясь возвысить себя за счет унижения брата, — и ты выбираешь второе. Ты не выдержал тест на верность, ты не оказался пшеницей. И так во многом другом. Мы постоянно стоим перед выбором. Часто, делая свой выбор, даже если мы при этом не совершаем явного и видимого греха (говоря себе и людям и оправдывая себя словами: «А что тут такого плохого?»), мы не выдерживаем самых простых испытаний. Мы не отрекаемся при этом от Господа словами, но поступаем так, как написано о неверных Господу: «**Они говорят, что знают Бога, а делами отрекаются**» (Тит.1:16). При этом многие даже и не считают это отречением. Так постепенно может формироваться неверная христианская жизнь, формироваться формальное христианство. Справедливо заметил английский проповедник Мартин Ллойд-Джонс: «*Формальный христианин — это человек, который знает о христианстве достаточно, чтобы дискредитировать его перед миром, но не достаточно для того, чтобы оказывать на мир позитивное влияние*».

*Однажды неверующий человек застал христианина за неблаговидным поступком и сказал: «Что ты делаешь? Ты же христианин?». На это лицемерный христианин вместо покаяния ответил: «Но я такой же человек, как и все»*. Он не выдержал тест на верность. Истинный христианин — это тот, кто не такой, как все, а такой, каким его желает видеть Бог.

 Нам *часто кажется, что мы сильны, что мы верны* Господу, что вера наша крепкая, а не скудная, но это только до первого испытания, до первых проблем в жизни, которые касаются лично нас. Так было и с Петром. «**Симон! Симон! се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу,** 32 **но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих.** 33 **Он отвечал Ему: Господи! с Тобою я готов и в темницу, и на смерть идти.** 34  **Но Он сказал: говорю тебе, Петр, не пропоет петух сегодня, как ты трижды отречешься, что не знаешь Меня**». Так оно и случилось. Господь с великой любовью и нежностью предупреждает Петра об опасности, обращаясь к его старому имени, чтобы подчеркнуть прежние человеческие слабости. Он как бы говорит ему: «Петр, Я хочу тебе показать, что ты на самом деле не знаешь себя так, как знаю тебя Я. И для того, чтобы ты в будущем не был так уверен в себе и в своих силах, чтобы ты в будущем не надеялся только на себя, но всегда уповал на Меня, Я поставлю тебя в такие обстоятельства, где будет испытана твоя верность Мне».

Заметим важную деталь: Господь знает нас лучше, чем мы сами знаем себя. Он знает наши сильные стороны, знает наше сердце, наши мысли, наши возможности, знает наши склонности ко греху, о которых мы сами даже и не подозреваем.

«**Но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя**». Какие замечательные слова! Сам Бог молится о Петре, чтобы его вера не обеднела, чтобы она не была повреждена или искажена. И это говорит о том, что если любой последователь Христа действительно желает следовать за Христом, преодолевая все трудности, то Бог всегда поможет, потому что Сам Господь молится к Отцу Небесному. Некоторые думают, что это относится только к Петру. Но этот принцип относится к каждому из детей Божьих:

Рим.8:33,34: «**Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас**». Сам воскресший и прославленный Господь молится за нас. Мы имеем «**Ходатая пред Отцом, Иисуса Христа, Праведника**» (1Ин.2:1). Господь всегда верен, и для победы важно только, чтобы мы остались верными во всех испытаниях, чтобы мы смогли перенести их без ропота, смогли все перетерпеть с Божьей помощью:

2Тим.2:12,13: «**Если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас; если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может**».

Мы читаем в Евангелии от Матфея, что Петр словесно отрекся от Христа перед молодой женщиной; потом еще перед женщиной, а потом перед народом, который стоял во дворе первосвященника, куда привели арестованного Христа. (Мф.26:69-71). Но сатана здесь не одержал победу, дело Божье не было посрамлено, посрамлен был лукавый. Есть два важных момента, которые характеризуют сердце Петра и его любовь к Господу:

1. Петр, в отличие от большинства остальных учеников, смело идет за Иисусом во двор первосвященника. Только он и Иоанн были там вместе с арестованным Христом (Ин.18:15,16). Петр смело пошел за Господом. Бывают такие ситуации, когда лучше потерпеть неудачу в добром деле, нежели отсидеться тихо или бежать, не испытав благородных дел.

2. Петр, в отличие от Иуды, который предал Христа, искренне раскаялся. Иуда сделал свой выбор, но Божий план спасения не был посрамлен, потому что Бог дает каждому свободу выбора, не ведет в рай силой, а Иуда избрал путь погибели сам, хотя он и имел все возможности и источники благ от Господа, как и другие Апостолы. Раскаяние Петра наступило сразу же после отречения. Оно было глубинным, с сокрушением сердца, и конец дела был лучше начала: Петр стал великим Апостолом, отдавшим свою жизнь за дело Божье, проявив великую верность Христу. Мы читаем в Слове Божьем: «**И вспомнил Петр слово, сказанное ему Иисусом: прежде нежели пропоет петух, трижды отречешься от Меня. И выйдя вон, плакал горько**» (Мф.26:75).

***Сила христианина состоит не в том, чтобы ни разу не упасть в жизни, но в том, чтобы уметь подняться, чтобы смириться под крепкую руку Божью и раскаяться***, ***восстановив верные отношения с Господом.***

К сожалению, многие комментаторы Библии слишком строго судят Петра. Да, Петр был уверен в себе, но его нельзя называть гордым и самоуверенным в полном смысле этого слова. Гордые и самоуверенные любят только себя, а Петр любил Христа. Он любил Христа, но он не знал истинного своего состояния и силы своей веры. Герберт Уэльс произнес однажды известную фразу: «*Человек может быть плохим музыкантом и в то же время страстно любить музыку*». Так было с Петром: он плохо знал себя, но он любил Христа.

 Мы ни на минуту не должны сомневаться в искренности Петра. Он хотел быть верным Господу. Он был уверен в том, что никогда не предаст Иисуса. Петр думал, что готов идти с Господом «**и в темницу, и на смерть**». Он искренне желал этого, но не был готов к этому на самом деле. Желать быть кем-то и быть кем-то на самом деле — это разные вещи. Народ Израильский думал, что он верен Богу при исходе из Египта, но как только Моисей оставил людей, и им представилась свобода для веселья, они вылили для себя золотого тельца (Исх.32:1-28). Иона желал видеть себя верным пророком, но не был верным пророком из-за своеволия (Ион.1:1-3). Давид думал, что он честный и справедливый, но только до тех пор, пока пророк Нафан не открыл (через уста самого царя) его же грех с Вирсавией. Савл думал, что он искренне и верно служит Богу, когда гнал Церковь, но только до тех пор, пока Сам Господь не остановил его и не открыл глаза на истину. Позже Павел напишет о Господе, Который видит сердце и определяет на служение:

1Тим.1:12: «**Благодарю давшего мне силу, Христа Иисуса, Господа нашего, что Он признал меня верным, определив на служение**».

 Надо уметь достойно переносить то, чего нельзя избежать на пути в Царство Христа. Бог допускает нам испытания, чтобы мы видели себя верными очами. И Петру Он допустил быть испытанным, но помог ему подняться через раскаяние и стать великим служителем Божьим, столпом Церкви. Господь это сделал не только для пользы Петра, но и для пользы многих других людей. «**И ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих**», — дает повеление Петру Господь. Здесь речь идет о том, что Петр, испытав падение и восстановление, будет иметь личный опыт того, как помогать своим братьям, которые будут проходить разные испытания. Это относится не только к Петру, но этот принцип относится к каждому из нас: ты что-то перенес, помоги перенести брату; ты знаешь, как победить то или иное искушение — помоги ближнему; ты некогда обрел милость Божью — передай опыт другим, ободри и утверди братьев и сестер, которые рядом с тобой.

 Мы не должны бояться испытаний. Давид просит у Бога: «**Искуси меня, Господи, и испытай меня; расплавь внутренности мои и сердце мое**» (Пс.25:2). Это очень смелая молитва. *Одна сестра рассказывала мне о том, что она в любопытстве просила Бога показать ее такой, какая она есть. После нескольких дней она взмолилась: «Господи! Остановись, для меня достаточно!».*

 Христианин не должен бояться видеть себя в истине, он должен бояться находиться в ложном состоянии под видом благочестия. Молитва о том, чтобы Бог испытал нас не с целью любопытства, а с целью исправления, является молитвой веры и правильной молитвой. Именно так и молился Давид:

Пс.138:23,24: «**Испытай меня, Боже, и узнай сердце мое; испытай меня и узнай помышления мои; и зри, не на опасном ли я пути, и направь меня на путь вечный**».

 Так должны молиться и мы, чтобы доверять себя нашему любящему Господу, отдавать себя в Его совершенные руки и в Его совершенную волю для труда над нашими душами. Такому совершенному Мастеру мы можем доверяться и на такого Сердцеведца можно полностью положиться.

 Итак, отметим в **заключение**:

***Допускаемые Богом испытания в нашей жизни являются не бедою, а чудесной возможностью увидеть себя, изменить себя с помощью Господа и прославить Христа путем выбора вечных ценностей***.

Для прославления Господа и подготовки себя ко встрече со Христом во всех выпадающих на нашу душу испытаниях необходимо:

1. *Принимать все испытания как допущенные для нас Господом*, Который знает нас лучше, чем мы знаем себя, и допускает нам испытания для нашего совершенства под Его неусыпным контролем, при Его постоянной помощи нам и при неизменном условии, что Господь для каждого не посылает испытания сверх сил.

2*. Проявлять верность Господу во всех испытаниях*, осознавая, что каждый раз мы проходим тест на то, чтобы утвердить свое положение будущих жителей Царства Божьего, проявляя полное доверие Богу, бескорыстность и любовь, на которой будет строиться вечность.

3. Никогда не считать себя достигшими, не быть самоуверенными, но постоянно учиться любви к Богу и к людям, постоянно жертвовать своими интересами ради славы Божьей.

4. *В случае падения* или проявления неверности *раскаиваться перед Богом*, просить у Него прощения и помощи для восстановления верных отношений с Господом, для изменения своего характера и для оказания помощи другим братьям и сестрам.

Итак, ***держи во всех испытаниях в центре жизни Господа, избирай Его ценности, исполняй Его волю, будь верен Его Слову и, жертвуя своими интересами ради славы Божьей, приобретай сокровища для вечности***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, стоит на твердом Божьем основании и не ищет мнимого мира и компромиссов за счет пренебрежения истиной**

Лк.23:1-25: «1  **И поднялось все множество их, и повели Его к Пилату,** 2 **и начали обвинять Его, говоря: мы нашли, что Он развращает народ наш и запрещает давать подать кесарю, называя Себя Христом Царем.** 3 **Пилат спросил Его: Ты Царь Иудейский? Он сказал ему в ответ: ты говоришь.** 4 **Пилат сказал первосвященникам и народу: я не нахожу никакой вины в этом человеке.** 5 **Но они настаивали, говоря, что Он возмущает народ, уча по всей Иудее, начиная от Галилеи до сего места.** 6  **Пилат, услышав о Галилее, спросил: разве Он Галилеянин?** 7  **И, узнав, что Он из области Иродовой, послал Его к Ироду, который в эти дни был также в Иерусалиме.** 8 **Ирод, увидев Иисуса, очень обрадовался, ибо давно желал видеть Его, потому что много слышал о Нем, и надеялся увидеть от Него какое-нибудь чудо,** 9 **и предлагал Ему многие вопросы, но Он ничего не отвечал ему.** 10 **Первосвященники же и книжники стояли и усильно обвиняли Его.** 11 **Но Ирод со своими воинами, уничижив Его и насмеявшись над Ним, одел Его в светлую одежду и отослал обратно к Пилату.** 12 **И сделались в тот день Пилат и Ирод друзьями между собою, ибо прежде были во вражде друг с другом.** 13 **Пилат же, созвав первосвященников и начальников и народ,** 14 **сказал им: вы привели ко мне человека сего, как развращающего народ; и вот, я при вас исследовал и не нашел человека сего виновным ни в чем том, в чем вы обвиняете Его;** 15 **и Ирод также, ибо я посылал Его к нему; и ничего не найдено в Нем достойного смерти;** 16  **итак, наказав Его, отпущу**. 17 **А ему и нужно было для праздника отпустить им одного узника.** 18 **Но весь народ стал кричать: смерть Ему! а отпусти нам Варавву.** 19 **Варавва был посажен в темницу за произведенное в городе возмущение и убийство.** 20 **Пилат снова возвысил голос, желая отпустить Иисуса.** 21 **Но они кричали: распни, распни Его!** 22 **Он в третий раз сказал им: какое же зло сделал Он? я ничего достойного смерти не нашел в Нем; итак, наказав Его, отпущу.** 23 **Но они продолжали с великим криком требовать, чтобы Он был распят; и превозмог крик их и первосвященников.** 24 **И Пилат решил быть по прошению их**, 25 **и отпустил им посаженного за возмущение и убийство в темницу, которого они просили; а Иисуса предал в их волю**».

 «*Промедление, иногда столь полезное в спокойное время, может оказаться гибельным в часы испытаний*»,— писал французский поэт и публицист Альфонс Ламартин (1790-1869). Молчать и бездействовать, когда этого требуют истина и Бог, означает доверять только самому себе и слепой толпе, когда все будет плыть только по течению и ничего нельзя изменить к лучшему. Но ведь Бог создал человека для изменения к лучшему, для достижения Божественного совершенства, для вечной жизни с совершенным Богом. Этой важной истины не понял Пилат и навсегда стал врагом Богу, потому что равнодушно и беспринципно поступил по отношению к судимому Человеку, Который оказался Сыном Божьим.

 Вот озлобленные на Иисуса религиозные вожди, старейшины народа, первосвященники и книжники, а также подталкиваемая ими толпа людей приводят смиренного Сына Божьего к Пилату. Небесный Царь стоит перед земным царем. Это была удивительная картина, отражающая глубину человеческого греха, нечестия и ослепленности: Создатель оправдывается перед созданием, Совершенство стоит перед несовершенными судьями, святость должна отвечать перед греховностью. В жестоковыйных сердцах людей, не принимающих Господа, рождаются самые коварные замыслы, рождаются ложь, клевета и самый изощренный план того, как погубить Иисуса руками Пилата. «1  **И поднялось все множество их, и повели Его к Пилату,** 2 **и начали обвинять Его, говоря: мы нашли, что Он развращает народ наш и запрещает давать подать кесарю, называя Себя Христом Царем**».

 Святой, невинный, безгрешный Христос, Который учил людей платить налоги и отдавать должное земным царям, Который призывал всех к миру и смирению, Который «**не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**» (Мф.20:28), обвиняется теперь совершенно в обратном. Так часто поступает сатана и движимые им лукавые люди: они обвиняют других в том, в чем их обличает праведник; они свою вину перекладывают на невиновного. Гордые, тщеславные, обиженные и поверхностные люди с порочным характером часто лукавят, потому что они лишены доброго наполнения, и свою пустоту души они заполняют ложью. При этом чем безумнее и нелепее ложь, тем тяжелее оправдаться невиновному перед теми, кто уже настроен на принятие этой лжи. Так было со Христом. Иисусу предъявили такие несправедливые политические обвинения, за которые следует смертная казнь: «**Он развращает народ наш и запрещает давать подать кесарю, называя Себя Христом Царем**». Таким образом, Иисуса представляли: 1) как мятежника и революционера, развращающего народ и отвращающего людей от верности Риму; 2) как человека, подрывающего экономическую мощь империи через призыв к неуплате налогов; 3) как претендующего на политическую власть царя и провозглашающего Себя Царем.

 При всех этих нелепых обвинениях Иисус молчал. Мы видим, как мечется и как обеспокоен земной царь Пилат, и как спокоен находящийся под человеческим судом Небесный Царь. Тот, кто стоит в истине, всегда имеет моральную силу и преимущество. Не всегда истина торжествует сразу, но, в конечном счете, она торжествует всегда. Так было с Иисусом. Сравнивая поведение наделенного властью Пилата и смиренного Иисуса, мы можем сделать вывод, что Пилат как бы находится под невидимым Божьим судом, под судом неумолимой совести, а Христос торжествует в страданиях, потому что Он знает Свою цель и путь к этой цели. Истину нельзя превратить в руины, она всегда восторжествует. Поэтому Иисус не спешит оправдываться, так как Он знает, что любые аргументы в Его защиту в данном случае не будут приняты людьми, которые уже заранее вынесли обвинение в своих сердцах, они уже пленены ненавистью, и ничто не сможет сейчас остановить их. Мы читаем в Ин.18:31 о том, как отвечали иудеи Пилату на его предложение судить Христа им самим: «**Нам не позволено предавать смерти никого**». Почему надо предавать смерти, ведь еще не доказана вина? Но обвинители уже осудили Христа заранее, а обвиняемый Господь, знающий сердца людей, молчит. И здесь есть духовный урок для нас: ***хранить*** ***молчание перед ложными и ослепленными злобой обвинителями с упованием на Отца Небесного, Который видит и знает все, и Который каждому воздаст по справедливости, — это путь к духовной победе***. Христос не оправдывается, как это делали все другие люди, бывшие реально грешными, но молчит, что сильно удивляет Пилата. В параллельном тексте в Мк.15:2-5 сказано: «**Пилат спросил Его: Ты Царь Иудейский? Он же сказал ему в ответ: ты говоришь. И первосвященники обвиняли Его во многом. Пилат же опять спросил Его: Ты ничего не отвечаешь? видишь, как много против Тебя обвинений. Но Иисус и на это ничего не отвечал, так что Пилат дивился**».

 Наш Господь Иисус Христос в страданиях представляет образец любви к врагам, образец терпения и благородства, образец полного доверия Отцу Небесному. Иудеи-обвинители являют собой верх лицемерия: они боятся оскверниться перед принятием иудейской Пасхи и не входят во дворец царя-язычника, но они не боятся лгать, клеветать и даже не боятся предать смерти Сына Божьего. Убийство Христа для них было пустяком, а войти в дом язычника было трагедией. В данном случае можно сказать, что дворец язычника Пилата более осквернялся присутствием таких лицемеров, чем они осквернялись присутствием язычника. Их лицемерие не знает границ. Даже непоследовательный Пилат ищет пути оправдания еврея Иисуса, а евреи ищут пути, как убить своего Мессию руками языческого царя. Иудеи ненавидели власть римлян, ненавидели притесняющего их кесаря, но в качестве аргумента Пилату для вынесения им смертного приговора Христу через распятие приводят слова, в которых они якобы беспокоятся о благополучии Рима и процветании кесаря: «**С этого времени Пилат искал отпустить Его. Иудеи же кричали: если отпустишь Его, ты не друг кесарю; всякий, делающий себя царем, противник кесарю**» (Ин.19:12). Как страшно лицемерие! Оно выступает механизмом несправедливого суда над святостью, оно совершает чудовищное преступление. А где же корень этого преступления? Корень — в зависти. Даже Пилат знал об истинных мотивах иудеев и их намерениях по отношению ко Христу. «**Ибо знал, что предали Его из зависти**», — написано в Мф.27:18. Зависть настолько поразила души иудейских вождей, что они даже отвергли предложение Пилата об освобождении Христа, потребовав помилования разбойнику Варавве. Зависть и озлобление так поразили душу, так затмили разум и заглушили совесть иудеев, что они готовы помиловать настоящего разбойника, а святого Сына Божьего объявить разбойником, подлежащим смерти. Как чудовищна зависть и ее последствия! «17 **А ему и нужно было для праздника отпустить им одного узника.** 18 **Но весь народ стал кричать: смерть Ему! а отпусти нам Варавву.** 19 **Варавва был посажен в темницу за произведенное в городе возмущение и убийство.** 20 **Пилат снова возвысил голос, желая отпустить Иисуса.** 21 **Но они кричали: распни, распни Его!** 22 **Он в третий раз сказал им: какое же зло сделал Он? я ничего достойного смерти не нашел в Нем; итак, наказав Его, отпущу.** 23 **Но они продолжали с великим криком требовать, чтобы Он был распят; и превозмог крик их и первосвященников**». Какая мерзость, какое коварство, какое лицемерие! И все это делается во имя «справедливости». Мы видим, как зависть и лицемерие ведут к распятию святого Сына Божьего. И здесь для нас также важный урок: ***надо бояться лицемерия, надо до крови сражаться против зависти, потому что эти пороки и сегодня распинают святость, распинают справедливость, распинают дело Божье и разрушают людские души.***.

 Есть еще один существенный порок людей, который привел Сына Божьего на крест Голгофы. Этот порок имеют многие люди, этот порок был воплощен в характере Пилата. Этот порок называется *нерешительность и отсутствие твердой позиции*.

 Мы видим полную противоположность в характере Христа и в характере Пилата: Христос — твердый, уверенный, имеет самообладание, знает цель, Его ценности не зависят от поведения толпы, Он не меняет Своих принципов, не приспосабливается к обстоятельствам, а стойко переносит все трудности и отдает Себя на распятие ради спасения людей; Пилат же — неуверенный, неустойчивый, постоянно колеблется, не имеет твердой позиции, приспосабливается к ситуации, зависит от мнения толпы и думает только о своем благополучии, о своей карьере и о своей шкуре.

 Интересно отметить, что нерешительность человека не означает, что он не проявляет упорства в поиске своего, он лишь нерешителен в поиске Божьего. «*Нерешительные люди бывают особенно упорны в исполнении своих намерений, и таковы они по причине самой нерешительности: ведь отказавшись от того, что они уже рассудили сделать, они должны будут еще раз принять решение*»,— писал итальянский поэт Джакомо Леопарди (1798-1837). Поэтому бывает очень сложно переубедить и опасно упрекать в нерешительности тех, кого желаешь исцелить от этой тяжкой болезни нерешительности, потому что таким людям трудно быстро принять истину и изменить себя, им легче приспособить обстоятельства под свои мысли и свой уклад жизни. В этом проявляется не только слабость таких людей, но и духовная лень, их беспринципность, желание избегать трудностей, нежелание расстаться с привычными и абстрактно истолковываемыми на свой лад обстоятельствами, противление тому, чтобы идти узким путем и нести свой крест. Нерешительность в человеке при очевидной истине — это несчастье, это раковая болезнь, это убийство благословения бездействием. Так было у Пилата. Он был готов предпринять все, что угодно, только бы не постоять за истину, только бы не потерять в своей жизни комфорт, только бы не нести лишние трудности. Отстаивание истины всегда требует жертвы, а Пилат не желает жертвовать ничем. Он трусливо ищет выход, ищет компромисс, ищет пути избавления от тех обстоятельств, в которые он поставлен, по принципу наименьших потерь и наименьшего сопротивления.

Испанский писатель Бальтасар Грасиан (1601-1658) справедливо заметил: «*Не справиться с делом — меньшая беды, чем нерешительность. Не проточная вода портится, а стоячая. Иные шагу не сделают, пока их не подтолкнешь. И причина, порой, не в недостатке ума — ум может быть проницательным, — но в его вялости*». Ум Пилата — вялый, его душа — равнодушна к истине, его совесть заглушается выгодой, а его сердце закрыто для служения другим. Поэтому он прибегает к трем распространенным методам греховного поведения там, где нужно явно проявить твердую позицию и отстоять истину. Вот эти три разрушительных метода поведения людей в обстоятельствах, где требуется принятие ясной позиции:

1. «Моя хата с краю», т.е. я не хочу себе проблем, пусть решают другие люди, а мне и так хорошо.

2. «Пусть будут сыты волки и целы овцы», т.е. искать компромиссы, стоять на двух раздвигающихся стульях, искать компромиссы в бескомпромиссной ситуации, отстаивать мнимый мир, игнорируя истину.

3. «Так решил народ», т.е. желание снять с себя ответственность и прикрыться мнением большинства людей, мнением народа, который сознательно вводится в заблуждение и через который проводится несправедливая линия.

Эти пороки Пилата, его колебания, его нерешительность привели к следующему результату: святой Сын Божий — на кресте. Эти пороки очень живучи и сегодня, поэтому мы должны проверить себя и свои сердца, не направляю ли я сегодня своей нерешительностью на крестные страдания Божье дело и Божьих людей, не лишаю ли я себя благословения преступным бездействием и отсутствием твердой позиции? Рассмотрим механизмы проявления нерешительности и ее последствия.

1. «Моя хата с краю». Пилат, будучи царем, был той единственной личностью, которая могла и оправдать Христа, и предать Его на распятие. Вершить справедливый суд, связанный с жизнью и смертью, входило в обязанность Пилата. Но его равнодушие и нерешительность были настолько велики, что он желает переложить ответственность на другого человека. Пилат прекрасно понимает, что Иисус невиновен. Он знает, что иудеи предали Его из зависти. У него было свидетельство от жены о том, чтобы он не делал зла Праведнику: «**Между тем, как сидел он на судейском месте, жена его послала ему сказать: не делай ничего Праведнику Тому, потому что я ныне во сне много пострадала за Него**»,— читаем мы в Мф.27:19. Пилат сам видел необычное поведение и смирение Иисуса и понимал, что разбойники так себя не ведут. Он лично спрашивал Христа о Его притязаниях и получал такие ответы, которые давали ясно понять, что перед ним стоит не разбойник, а Царь Иудейский, у Которого Царство не от мира сего. «3 **Пилат спросил Его: Ты Царь Иудейский? Он сказал ему в ответ: ты говоришь.** 4 **Пилат сказал первосвященникам и народу: я не нахожу никакой вины в этом человеке.** 5 **Но они настаивали, говоря, что Он возмущает народ, уча по всей Иудее, начиная от Галилеи до сего места**». Пилат получил ответ от Иисуса о том, что Его царство связано не с силой, а с истиной о Боге, о Христе, с истиной о человеке, о грехе, о спасении, о чем в Ин.18:36-38 сказано так: «**Иисус отвечал: Царство Мое не от мира сего; если бы от мира сего было Царство Мое, то служители Мои подвизались бы за Меня, чтобы Я не был предан Иудеям; но ныне Царство Мое не отсюда. Пилат сказал Ему: итак Ты Царь? Иисус отвечал: ты говоришь, что Я Царь. Я на то родился и на то пришел в мир, чтобы свидетельствовать об истине; всякий, кто от истины, слушает гласа Моего. Пилат сказал Ему: что есть истина? И, сказав это, опять вышел к Иудеям и сказал им: я никакой вины не нахожу в Нем**». Мы видим, что Пилат знал, что Иисус не был виновен. Чего же еще не хватало Пилату? Решительности и взятия ответственности на себя.

Иудеи хотят переложить ответственность за смерть Христа на Пилата, а Пилат хочет переложить ответственность на Ирода: «6  **Пилат, услышав о Галилее, спросил: разве Он Галилеянин?** 7  **И, узнав, что Он из области Иродовой, послал Его к Ироду, который в эти дни был также в Иерусалиме.** 8 **Ирод, увидев Иисуса, очень обрадовался, ибо давно желал видеть Его, потому что много слышал о Нем, и надеялся увидеть от Него какое-нибудь чудо,** 9 **и предлагал Ему многие вопросы, но Он ничего не отвечал ему.** 10 **Первосвященники же и книжники стояли и усильно обвиняли Его.** 11 **Но Ирод со своими воинами, уничижив Его и насмеявшись над Ним, одел Его в светлую одежду и отослал обратно к Пилату.** 12 **И сделались в тот день Пилат и Ирод друзьями между собою, ибо прежде были во вражде друг с другом**». Здесь срабатывает разрушительный принцип «Моя хата с краю», Пилат не желает решать никакие дела, он хочет жить мирно и спокойно, он хочет всем сказать своим бездействием: «Оставьте меня в покое, я хочу жить тихо и мирно, а не решать ваши проблемы!». Но так не бывает в жизни среди людей, потому что люди несовершенны. Бывают такие ситуации, когда нужно принять позицию, ясно высказать свое мнение и взять ответственность на себя. Пилат переадресовывает проблему Ироду Антипе. Это тот Ирод, которого Иисус назвал хитрой «лисой» (Лк.13:32); тот Ирод, который был сыном Ирода Великого, избивавшего вифлеемских младенцев; тот Ирод, который убил Иоанна Крестителя за обличение пророком правителя в незаконном сожительстве с женой брата. Конечно же, Ирод не блистал нравственностью и порядочностью и не превосходил ни по каким нравственным нормам Пилата. В своей гордости и безразличии он хотел только потешить самолюбие, хотел, чтобы ради него Иисус совершил чудо. Его снобизм, самолюбование и неприкрытое тщеславие проявились в том, что он позволил своим воинам насмехаться над Иисусом и делать представление над Сыном Божьим. Нетрудно представить себе, какому суду будут подвергнуты в вечности Ирод и подобные ему люди. И еще одно удивительное свойство таких безнравственных и беспринципных людей: они могут очень быстро быть объединены против истины, они способны как бы дружить, но не «за», а «против». Пилат и Ирод, которые ранее имели вражду между собою, сделались между собою номинальными друзьями, потому что оба были против Иисуса. Такая дружба обычно длится до первой проблемы и до того времени, пока есть общий враг, и она не может называться истинной дружбой. Такая дружба строится на общих грехах и слабостях, на недостатке истинной дружбы и достойного признания со стороны праведных людей. Такая дружба не решает существующих проблем, а лишь подогревает самолюбие. Так было и у Пилата с Иродом. Проблема справедливого суда не была решена. Ирод отправляет Иисуса обратно к Пилату. И здесь Пилат вновь проявляет безответственность и желает вновь воспользоваться принципом «Моя хата с краю». На этот раз он хочет переложить ответственность на самих иудеев и передать им власть разрешить то, что он должен делать сам по своему положению, данному ему Богом как правителю. Пилат пытается вновь возложить решение на других, в данном случае на иудеев:

Ин.8:31: «**Пилат сказал им: возьмите Его вы, и по закону вашему судите Его**».

Ин.19:6: «**Когда же увидели Его первосвященники и служители, то закричали: распни, распни Его! Пилат говорит им: возьмите Его вы, и распните; ибо я не нахожу в Нем вины**».

Он даже свою прямую вину за предание невинного Христа на распятие желает переложить на других:

Мф.27:24: «**Пилат, видя, что ничто не помогает, но смятение увеличивается, взял воды и умыл руки перед народом, и сказал: невиновен я в крови Праведника Сего; смотрите вы**».

 Какое преступное бездействие! Ты знаешь, Пилат, что Христос не виновен, так почему же не отпустишь Его своей царской властью? Только потому, что ты боишься возмущения озлобленной толпы и боишься правды и будущих проблем с карьерой? Ты должен проявить твердую позицию и отпустить невиновного, а не играть в демократию и не подстраиваться под мнение толпы. И мы видим, как безответственность и трусость Пилата посылают святого Сына Божьего на крест. И здесь есть важный духовный урок для нас: ***никогда не надо скрывать свою позицию, когда от нее зависит Божье дело, всегда держаться истинной линии, несмотря на то, что она может приносить трудности, требовать жертвенности и труда***.

2. «Пусть будут сыты волки и целы овцы» — это второй губительный принцип, когда вместо принятия твердого решения и отстаивания истины ищется компромисс и мнимый мир за счет игнорирования истины. Так ведет себя Пилат со Христом. Он хочет освободить невинного Христа, но в то же время хочет угодить разъяренной толпе. Пилат игнорирует истину о том, что Иисус полностью не виновен. А раз Он не виновен, то Его надо оправдать и отпустить. Но Пилат хочет найти компромисс: немного наказать Христа, удовлетворить злобную толпу и отпустить Иисуса. «13 **Пилат же, созвав первосвященников и начальников и народ,** 14 **сказал им: вы привели ко мне человека сего, как развращающего народ; и вот, я при вас исследовал и не нашел человека сего виновным ни в чем том, в чем вы обвиняете Его;** 15 **и Ирод также, ибо я посылал Его к нему; и ничего не найдено в Нем достойного смерти;** 16  **итак, наказав Его, отпущу…**22 **Он в третий раз сказал им: какое же зло сделал Он? я ничего достойного смерти не нашел в Нем; итак, наказав Его, отпущу**». Что же ты делаешь, Пилат? Где твоя справедливость и совесть? Кто же наказывает невинного? Разве можно зло погасить злом и несправедливостью? Разве можно безгрешного отдавать на бичевание? Бичевание было страшным римским наказанием. Приговоренного к наказанию били кнутом, на конце которого были кусочки металла или кости, которые оставляли страшные раны на теле, отрывая целые куски тела и обнажая внутренние органы. Иногда одного бичевания было достаточно для смерти человека. Отсутствие твердой позиции в самом начале ставит Пилата в еще более тяжелое положение. Этот трусливый компромисс и жалкая попытка сделать что-то доброе Иисусу, привели к тому, что первосвященники и старейшины пришли в ярость и, несмотря на то, что Пилат ***нерешительно*** объявил Иисуса невиновным, Сын Божий направляется на казнь. «**Тогда отпустил им Варавву, а Иисуса, бив, предал на распятие**», — читаем мы в Мф.27:26. И здесь для нас содержится важный духовный урок: ***твердо держись истины и никогда не иди на мнимый мир и на компромиссы за счет умаления истины***.

3. «Так решил народ» — это третий разрушительный принцип нерешительного действия, когда делается попытка снять ответственность с себя и прикрыться мнением большинства людей. Пилат предлагает, чтобы люди приняли окончательное решение вместо него.

«18 **Но весь народ стал кричать: смерть Ему! а отпусти нам Варавву.** 19 **Варавва был посажен в темницу за произведенное в городе возмущение и убийство.** 20 **Пилат снова возвысил голос, желая отпустить Иисуса.** 21 **Но они кричали: распни, распни Его!** 22 **Он в третий раз сказал им: какое же зло сделал Он? я ничего достойного смерти не нашел в Нем; итак, наказав Его, отпущу.** 23 **Но они продолжали с великим криком требовать, чтобы Он был распят; и превозмог крик их и первосвященников.** 24 **И Пилат решил быть по прошению их**, 25 **и отпустил им посаженного за возмущение и убийство в темницу, которого они просили; а Иисуса предал в их волю**». Пилат ухватился не за истину, а за традицию, за обычай, когда одного преступника отпускали на праздник Пасхи. И здесь вновь попирается истина: Иисус как невинный не нуждался в амнистии. Пилат в своих колебаниях настолько запутался, что желает отпустить невинного, но как помилованного виновного. План воспользоваться мнением народа и помиловать Христа провалился. Да и трудно было ожидать другого решения от толпы, у которой были закрыты глаза на истину, и которая была неверно проинформирована. Первосвященники и иудеи заметили, что Пилат сильно колеблется, и подняли такой крик, что «**превозмог крик их и первосвященников**». Но истина никогда не решалась тем, кто кого перекричит. Истина не всегда решается и большинством, особенно если это большинство ослеплено злобой и ложью. При этом люди часто прикрывают свою беспринципность некой «любовью». Но любви без истины не существует:

*Откроем сердце к правде, словно к песне,*

*Она в судьбе есть истинная твердь,*

*Она из праха встанет и воскреснет,*

*Пред ней бессильно все, и даже смерть.*

Если даже тысячи слепых проголосуют за то, что они зрячие, от этого они не станут видеть. «**Может ли слепой водить слепого? не оба ли упадут в яму?**» — учит нас Господь Иисус Христос (Лк.6:39). Пилат доверился слепым и сам упал в яму, притом в такую яму, из которой нельзя никогда выбраться, потому что она пылает вечным огнем ада. Когда угождают людям, а не Богу, когда угождают толпе, а не истине, тогда последствия самые печальные, как это было с Пилатом: «24 **И Пилат решил быть по прошению их**, 25 **и отпустил им посаженного за возмущение и убийство в темницу, которого они просили; а Иисуса предал в их волю**». Мы также читаем в Мк.15:15: «**Тогда Пилат, желая сделать угодное народу, отпустил им Варавву, а Иисуса, бив, предал на распятие**». Пилат как царь должен был управлять толпой и донести им истинное мнение, а не слепая толпа должна была влиять на мнение царя, которому была открыта истина. Мы видим, что отсутствие твердой позиции, малодушие, непринятие на себя требуемой ответственности приводит к страшным последствиям. И здесь содержится еще один духовный урок для нас: ***никогда не прикрывай свои малодушие, трусость, слабость и непоследовательность мнением большинства***. Такие грехи не оправдываются криком миллионов заблудших и не смываются ритуальным умыванием рук водой перед людьми, они смываются только Кровью Христа через покаяние и твердое отстаивание истины.

 Мы видим, как опасны малодушие, отсутствие твердой линии, нежелание брать ответственность на себя там, где к этому взывает справедливость. Эти качества всегда приводили к худым последствиям. Так было всегда и так будет. Вот Адам и Ева проявили непослушание, впали в грех (хотя, казалось бы, по современным меркам, что особенного они сделали, просто не послушались в «мелочах»?) и вместо раскаяния и принятия ответственности за поступок на себя: а) Адам обвиняет Бога, что от Него получил такую непослушную жена, и оправдывается этим перед Богом: «**Жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел**» (Быт.3:12); б) Ева обвиняет змея: «**Змей обольстил меня, и я ела**» (Быт.3:13).

 Вспомним, как при исходе евреев из Египта твердо стоит Моисей, призывая к истине: «**Кто Господень, — ко мне!**» (Исх.32:26), и как непоследователен Аарон, который не имеет твердой позиции и желает угодить и Богу, и толпе. Аарон из-за отсутствии твердой позиции и из-за малодушия впадает в идолопоклонство, выливая золотого тельца, прикрываясь мнением большинства и оправдываясь этим перед Моисеем: «**И сказал Моисей Аарону: что сделал тебе народ сей, что ты ввел его в грех великий? Но Аарон сказал: да не возгорается** **гнев господина моего; ты знаешь этот народ, что он буйный**» (Исх.32:21,22).

 Вспомним, как Илия, пророк Божий, смело выражает свою позицию по отношению к истинному Богу и выступает с обличением ко всему народу Божьему, который метался из стороны в сторону между живым Богом и идолами: «**И подошел Илия ко всему народу и сказал: долго ли вам хромать на оба колена? если Господь есть Бог, то последуйте Ему; а если Ваал, то ему последуйте. И не отвечал народ ему ни слова**» (3Цар.18:21). Твердая позиция и вера Илии привела его победе, к посрамлению сотен Валовых пророков и к вразумлению народа.

 Мы видим стойкость Иова, который твердо стоит на позициях Божьей истины и не склоняется под ложное мнение своих друзей, не имеющих верного представления о Боге, Который сказал: «**Горит гнев Мой на тебя и на двух друзей твоих за то, что вы говорили о Мне не так верно, как раб Мой Иов**» (Иов.42:7).

 Вспомним, как Саул был отвержен Богом за то, что не исполнил Божье повеление об истреблении всего, что было у Амалика, и вместе с народом взял лучшее (1Цар.15:1-29). Саул свою непоследовательность прикрывает мнением народа, но Божий пророк Самуил говорит об отвержении непоследовательного царя Богом: «**И сказал Саул Самуилу: согрешил я, ибо преступил повеление Господа и слово твое; но я боялся народа и послушал голоса их… И отвечал Самуил Саулу: не ворочусь я с тобою, ибо ты отверг слово Господа, и Господь отверг тебя, чтобы ты не был царем над Израилем**» (1Цар.15:24,26).

 Так было всегда и так будет: твердая позиция при отстаивании истины всегда ведет к победе, несмотря на все трудности, а непоследовательность ведет к поражению. Господь говорит Иисусу Навину: **«Будь тверд и мужествен, не страшись и не ужасайся; ибо с тобою Господь**» (Нав.1:8). Бог говорит нам сегодня: «**Человек с двоящимися мыслями не тверд во всех путях своих**» (Иак.1:8). Господь говорит и церквям предпришественного периода: «**Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном**» (Отк.21:7). «**И как ты сохранил слово терпения Моего, то и Я сохраню тебя от годины искушения, которая придет на всю вселенную, чтобы испытать живущих на земле**» (Отк.3:10).

 Сегодня ничего не изменилось со времен Едема и со времен Пилата. Отсутствие твердой позиции и твердой веры всегда ведет к поражению и к ущербу дела Божьего. *Вот братья обсуждают греховные действия своего соратника по служению. Ему надо помочь, его надо исправить, привести к покаянию и к принятию здравой позиции. И это было бы возможно сделать, если бы заблудившийся брат увидел, что все остальные братья едины, тверды и непоколебимы, если бы он услышал их твердую позицию. Но вот находится «любвеобильный» брат, который на предложение высказать свою позицию по данному вопросу, чтобы помочь уклонившемуся от истины говорит: «Я — за мир, я хочу, чтобы была любовь между всеми, каждый имеет право на свое решение, он лично мне ничего плохого не сделал*». Кто же не хочет мира и любви? Все хотят. Но сейчас речь идет о твоей позиции и помощи брату, а не о том, чтобы не испортить ваши отношения и пройти какие-то трудности для блага всех. Такая беспринципная позиция посылает на распятие Божье дело. Настоящая любовь приближает к Богу и к истине, а не сглаживает и не прикрывает проблемы, которые надо решать. Такая непоследовательность приводит к тому, что брат становится не помощником в исправлении, а соучастником греха. А Слово Божье учит нас: «**Испытывайте, что благоугодно Богу, и не участвуйте в бесплодных делах тьмы, но и обличайте**» (Еф.5:11).

 Пилат хотел быть добрым для всех, не имел твердой позиции, не отстаивал истину любой ценой и потому стал великим преступником перед Богом.

 И только Господь Иисус Христос твердо держится истины, не изменяет Свой путь, не смотрит на мнение толпы, но совершает наше спасение. Он не сошел с креста, когда многие говорили: «**Христос, Царь Израилев, пусть сойдет теперь с креста, чтобы мы видели, и уверуем**» (Мк.15:32). Многие непоследовательные христиане сегодня сказали бы: «Может и надо было сойти для знамения и спасения слабых». Но спасает не знамение, а вера, действующая любовью и истиной. Господь не колеблется при осуществлении плана спасения, не сходит с креста ради спасения тех, кто поверит от всего сердца. Господь омыл наши грехи Своей Кровью.

 Мы славим и благодарим Господа за то, что Он верен, что Он никогда не изменяется, никогда не предает истину, никогда не идет на компромиссы ради выгоды, но всегда являет нам пример решительной веры. «**Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах Его. Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному. Он грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцелились**» (1Пет.2:22-24). Будем подражать нашему Господу в постоянстве веры.

 Итак, отметим **в заключение**:

***Поиск компромиссов есть скрытая вражда против Божьего дела, а выбор твердой истинной позиции есть путь к победе***. Чтобы не терпеть поражения, а одерживать победы во всех обстоятельства, необходимо:

1. Бояться лицемерия, до крови сражаться против зависти, потому что эти пороки и сегодня распинают святость, распинают справедливость, распинают дело Божье и разрушают людские души.

2.Никогда не скрывать свою позицию, когда от нее зависит Божье дело, всегда держаться истинной линии, несмотря на то, что она может приносить трудности и требовать от нас жертвенности и большого труда.

3.Твердо держаться истины и никогда не иди на мнимый мир и на любые компромиссы за счет умаления истины.

4.Никогда не прикрывать свои малодушие, трусость, слабость и непоследовательность мнением большинства или мнением других, когда очевидна истина.

 Итак, ***не оправдывай свою беспринципность и бездейственность абстрактной любовью и мнимым миром, не ищи мира там, где истина попирается ложью, не прикрывай свой комфорт мнением людей и компромиссами, но избери твердую Божью позицию для служения Богу и людям***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, живет силой воскресшего Господа Иисуса Христа**

Лк.24:1-12: «1 **В первый же день недели, очень рано, неся приготовленные ароматы, пришли они ко гробу, и вместе с ними некоторые другие;** 2  **но нашли камень отваленным от гроба.** 3 **И, войдя, не нашли тела Господа Иисуса.** 4 **Когда же недоумевали они о сем, вдруг предстали перед ними два мужа в одеждах блистающих.** 5 **И когда они были в страхе и наклонили лица свои к земле, сказали им: что вы ищете живого между мертвыми?** 6 **Его нет здесь: Он воскрес; вспомните, как Он говорил вам, когда был еще в Галилее,** 7 **сказывая, что Сыну Человеческому надлежит быть предану в руки человеков грешников, и быть распяту, и в третий день воскреснуть.** 8 **И вспомнили они слова Его;** 9 **и, возвратившись от гроба, возвестили все это одиннадцати и всем прочим.** 10  **То** **были Магдалина Мария, и Иоанна, и Мария, мать Иакова, и другие с ними, которые сказали о сем Апостолам.** 11 **И показались им слова их пустыми, и не поверили им.** 12 **Но Петр, встав, побежал ко гробу и, наклонившись, увидел только пелены лежащие, и пошел назад, дивясь сам в себе происшедшему**».

 Этот чудесный текст Священного Писания освещает самое радостное событие, произошедшее во Вселенной, — воскресение Господа нашего Иисуса Христа. Воскресение Иисуса Христа — это величайшая победа жизни, любви и света над смертью, злом и тьмою. Эту победу одержал Господь Иисус Христос, но это событие имеет отношение к каждому человеку, жившему и живущему на земле. Оно имеет отношение к тебе и ко мне.

Каждый человек приходит в этот мир с криком при рождении и уходит со вздохом при смерти. Это заставляло жителей Трои плакать в день рождения их детей, когда они рассуждали о страданиях, которые дети должны будут переносить в этом жестоком и греховном мире. Из-за греха люди потеряли общение с Богом и радость жизни. Можно ли что-то изменить людям, есть ли выход для радости и счастья, есть ли смысл в этой сложной и многострадальной земной жизни? Воскресение Сына Божьего, Который умер за наши грехи и воскрес ради нашего оправдания, говорит, что смысл есть. Есть, потому что Бог любит нас. Он и умер за нас, чтобы освободить всякого верующего в Него от рабства греха и смерти, освободить от вечного отделения от Бога. Воскресение Христа показывает всем людям, что Господь при Втором Пришествии воскресит тела верующих из праха и преобразит в славные тела, как написано: «**Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе все**» (Флп.3:21).

 Слово Божье написано для людей, чтобы они поверили в Иисуса Христа как личного Спасителя и через веру имели вечную жизнь с Богом. Писание не провозглашает нам глубокие исторические истины лозунгами, но отражает реальную картину характеров и сердец людей, отражает их сомнения и те препятствия, которые люди проходят на пути к принятию Христа всем сердцем. Женщины-мироносицы, которые следовали за Христом, которые видели Его страдания и смерть на кресте Голгофы, имея мягкие и добрые сердца, приходят ко гробу Иисуса. «1 **В первый же день недели, очень рано, неся приготовленные ароматы, пришли они ко гробу, и вместе с ними некоторые другие;** 2  **но нашли камень отваленным от гроба.** 3 **И, войдя, не нашли тела Господа Иисуса.** 4 **Когда же недоумевали они о сем, вдруг предстали перед ними два мужа в одеждах блистающих.** 5 **И когда они были в страхе и наклонили лица свои к земле, сказали им: что вы ищете живого между мертвыми?** 6 **Его нет здесь: Он воскрес; вспомните, как Он говорил вам, когда был еще в Галилее,** 7 **сказывая, что Сыну Человеческому надлежит быть предану в руки человеков грешников, и быть распяту, и в третий день воскреснуть.** 8 **И вспомнили они слова Его**». Последователи Христа знали о предстоящем Его воскресении, потому что Господь неоднократно говорил им об этом (Лк.9:22; Мф.17:22,23; Лк.18:31-33). Но одно дело — слушать и знать, а другое — вместить и поверить. Между знанием и верой часто лежит большая пропасть, состоящая из религиозности людей, живущих не Божьим Словом, а человеческими мерками и размышлениями.

Христа распяли и погребли в пятницу. В субботу эти еврейские женщины, послушные закону о субботе, находились в покое согласно заповеди. Затем, в первый день недели, который позже будет назван «воскресением», рано утром они пришли ко гробу, неся ароматы, приготовленные для Тела Иисуса. Женщины любили Господа, они не смотрели на трудности и опасности и стремились отдать дань своему Учителю. Но вот Иисуса нет, и Ангел возвещает им о воскресении Господа. Пройдет еще определенное время, пока ученики Христа, включая и Апостолов, узнают воскресшего Христа и поверят в Его воскресение. Господь скажет Фоме, который желал потрогать раны Христа: «**Ты поверил, потому что увидел Меня: блаженны не видевшие и уверовавшие**» (Ин.20:29). В этом состоит большое отличие живой веры от религии. Религиозность все хочет потрогать, ощутить, подтвердить, испытать, а вера живет Божьим Словом, Его обетованиями и имеет уверенность в невидимом.

 Поверить всегда труднее, чем осуществить человеческие обряды и религиозные традиции. Женщины не ожидали увидеть воскресшего Христа. Многие после распятия Христа, несмотря на предупреждения Христа, что Ему надлежит быть распятым и воскреснуть, усомнились в том, был ли Иисус Мессией. Все это было потому, что люди жили своими представлениями, а не истинами Божьего Слова. Но только тогда, когда они приняли Божье Слово не только разумом, но и сердцем, когда они растворили его верой, они поверили.

 Легче идти ко гробу, совершать помазания тела миром, сострадать и плакать о мертвом, чем поверить в живого и воскресшего Иисуса. Ангел сказал женщинам, что они напрасно ищут живого между мертвецами, напомнив ту великую истину, что Иисус был не только Человеком, но и Богом, и что Он не мог оставаться там, где были обыкновенные умершие люди, Он воскрес силою Бога Отца.

 Религиозность является значительным препятствием на пути к живому Богу и живой вере. *Одна женщина пользовалась большим авторитетом у местных жителей, потому что отпевала умерших и знала, как совершать этот обряд. Однажды ее спросили: «А вы верите в воскресение мертвых и в загробную жизнь?». Она ответила: «А кто ж его знает, мои детки, я там не была»*. Вот это и есть та религиозность, которая внешне похожа на веру, но отличается от нее самым существенным образом.

 Бог создал людей с потребностью поклоняться Творцу. Но поклонение Богу должно быть в духе и истине, т.е. от чистого сердца, с верой и по Слову Божьему. Те, которые не желают иметь общение с живым Богом, придумывают свои формы, свою религию и свою веру. Но очень важно, чтобы человек перешел от внешней религии к живой вере и к живому и воскресшему Господу, как это сделали ученики Христа около 2000 лет тому назад.

Сегодня модно быть религиозным человеком. Мы видим сегодня по большим праздникам многих политиков и видных деятелей в храмах, когда они крестятся, но на этом их общение с Богом заканчивается. Мы видим толпы людей, которые стоят в очереди, чтобы взять «освященную воду», принести в церковь куличи или веточки для особого священнодействия. Мы видим людей, которые идут в церковь в день смерти родственников, чтобы за них совершили молитву, но мы не видим их в обычные дни и не видим изменения их сердец, не видим удаления их от греха. Мы видим молодых людей, которые венчаются в храме Божьем, не имея веры в Бога, а потом, в этот же день, они веселятся со спиртным, курят и в жизни своей продолжают делать неугодное в очах Божьих. Мы уже не удивляемся тем атеистам, которые в поездках в Иерусалим формально крестятся в Иордане, показывают свидетельство и говорят гордо: «Я — тоже верующий». Но такая бумажка без веры не спасет на Божьем суде. Люди могут преследовать и убивать талантливых и добрых людей при жизни, а потом оплакивать их после смерти, как оплакивали религиозные вожди Израиля пророков, которых побивали их не менее религиозные предки (Мф.23:30-32).

Религия без общения с живым Господом, без изменения сердца и системы ценностей является мертвой, она не указывает человеку на его грехи, на необходимость покаяния, не призывает его изменить образ жизни. Такая религия только подогревает самоправедность человека и толкает человечество в пучину греха и в пропасть погибели. Когда таким людям говоришь: «Вам надо придти ко Христу, совершить покаяние и жить живой верой», то они отвечают: «Спасибо, мне это не нужно, у меня и так все есть, у меня и так все хорошо». Существенное отличие религиозности от живой веры состоит в том, что религиозный человек не считает себя грешником. Он не отвергает Бога разумом, но живет по своим законам двойной жизнью и стоит одной ногой в мире, а другой — как бы в церкви. Он видит себя не в свете Божьей святости, а сравнивает себя с другими людьми и считает себя праведным. Религиозный человек думает, что много знает, но он ничего существенного не знает, как должно знать. Для него в центре — не Бог, а человек и людское мнение, он ищет Бога в традициях и обрядах. Он думает, что что-то может дать Богу и считает, что Бог должен быть доволен уже только потому, что он по большим праздникам приходит в храм, «как все приличные люди», и накладывает на себя крестное знамение. В общем, такой человек ищет путь на небо своими силами, ищет живого Бога между мертвыми традициями.

Но не так действует истинная вера. Когда любой, стремящийся к Богу человек, честно посмотрит на себя в свете Божьего Слова, а не человеческих норм, то он осознает себя грешником. Он понимает, что виноват перед Богом, что он ничего не может дать Богу, что за ***его*** грехи умер и ради ***его*** оправдания воскрес любящий его Христос. Он испытывает огорчение от греха, желает оставить грех и полностью изменить свою жизнь, вручив ее в руки Бога. Он понимает, что Богу не нужны наши веточки на Вербное Воскресенье, наше поклонение мертвым, наши шествия вдоль храмов без изменения сердца. Бог желает видеть в нас измененных людей, Своих детей. Богу нужны мы сами, полностью, без остатка, как сказано в Пр.23:26: «**Сын мой! Отдай сердце твое мне**». Только Бог может изменить сердце, только Его благодать. Никакой человек это сделать не может своими силами. Но Бог не изменяет сердце человека без его желания, Он никогда не действует в душе человека силой. Поэтому так важно добровольно обратиться ко Христу и отдать Ему в покаянии свое сердце и всего себя. Этим самым мы признаем Божью любовь к нам и воскрешающую силу живого Бога.

 Обращение к Богу в молитве покаяния — это самая высочайшая потребность каждого человека. Покаяние нужно человеку, а не Богу. Если человек пьет из источника, то он приносит пользу себе, а не источнику; если человек получает лучи солнца, которые его согревают и дают основу для жизни, то он это делает для себя, а не для пользы солнца; если человек получает даром от любящего Бога прощение, то не Бог получает от этого выгоду, а человек, который получает полноценную жизнь от источника жизни. Но люди сегодня вместо того, чтобы бежать к Богу и оставлять грехи, живут так, как будто соревнуются в том, кто окажется самым порочным и самым свободным в желании грешить. Гомосексуалисты выставляют свою мерзость напоказ и считают себя свободными грешить; наркоманы убивают себя и других и считают, что получают непревзойденные переживания; богатые грабят бедный народ и считают, что они достойны такой жизни; террористы убивают других и думают, что силой можно перестроить мир по своему усмотрению; каждый неверующий человек пользуется милостью Божьей, не благодарит Бога и отвергает Своего Творца, считая, что он сам себе дает жизнь и все необходимое. Мир сегодня просто взбесился от греха и захлебывается в безбожии. Но наступит час, когда за все надо будет уплатить. «**Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную**», — говорит Слово Божье (Гал.6:7,8).

 До тех пор, пока Бог не отвалит камень грехов с нашего сердца, мы не сможем воскреснуть для вечной жизни, а этот процесс начинается с покаяния.

 Покаяние не является веселым событие, игрушкой или забавой, оно не является тем действием, от которого ничего не зависит в нашей жизни. Покаяние — это Божье повеление, как сказан: «**Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться**» (Деян.17:30). Не человек управляет историей и событиями во Вселенной, а Бог. Бог еще до сотворения человека на Своем Верховном Небесном суде постановил, что Он отдаст Сына Своего Иисуса Христа на смерть ради искупления наших грехов и через Него покажет путь воскресения к новой жизни на небесах. Но при этом непременным условием для человека является вера в то, что Христос умер и воскрес ради него, а также покаяние грешного человека. Бог постановил, что ни один грешник не спасется, если не покается, и Он не нарушит Свой закон и не обесценит жертву Сына Божьего Иисуса Христа. Принять или отвергнуть умершего за грехи людей и воскресшего ради спасения людей Христа может каждый человек. Отвержение умершего и воскресшего Господа Иисуса Христа будет закономерной статьей осуждения каждого на справедливом Божьем суде, где главным Судьей будет Сам воскресший Господь, в которого не поверили гордые и самоуверенные люди:

Деян.17:31: «**Ибо Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную, посредством предопределенного Им Мужа, подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых**».

В Слове Божьем сказано, что если человеческое сердце не реагирует на Божьи шаги любви к людям, то оно ожесточается, совесть перестает работать, и люди опускаются дальше в пучину греха в своем неверии и бессилии. Покаяние является для каждого человека и острой нуждой, и первейшей обязанностью. Сам Господь говорит грешным людям: «**Но если не покаетесь, все так же погибнете**» (Лк.13:5). Покаяние дарует вечную жизнь с Богом и приводит к воскресению во время Второго Пришествия Христа.

 Многие говорят: «Почему я должен верить, что Господь воскресит меня, если я обращусь к Нему с верой? Не являетесь ли вы, христиане, самонадеянными людьми, забронировавшими себе место на небесах?». Самонадеянны те, кто верит в себя и живет людской мудростью. Верующие же живут верой в Слово Божье, а Бог никогда не обманывал людей, и Его Слово непременно исполнится. Даже воскресение Христа было предсказано в Слове Божьем за сотни лет до этого события. Люди очень горды и самонадеянны не тогда, когда верят в Иисуса и принимают Его спасение по благодати, но тогда, когда отвергают это спасение и на что-то еще надеются.

Сам Бог обещает воскресение поверившим в Него через Свое неизменное и вечное Слово — Библию:

Ин.11:25: «**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет**»

Рим.8:11: «**Если же Дух Того, Кто воскресил из мертвых Иисуса, живет в вас, то Воскресивший Христа из мертвых оживит и ваши смертные тела Духом Своим, живущим в вас**».

1Кор.15:20-23: «**Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо, как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его**».

1Фес.4:14,16,17: «**Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним… Потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**».

 Многие люди говорят: «Мы знаем, что Христос умер и воскрес», но продолжают жить прежней жизнью фактического неверия. Знать о том, что Христос умер за твои грехи и воскрес, знать то, что Господь желает тебя простить и дает еще такую возможность, и не воспользоваться этим великим даром спасения, является безответственностью по отношению к себе и к своим детям. В таком случае знания без покаяния являются лишь только факелом, который освещает тебе путь в ад. А путь на небеса открывает истинное обращение к Богу с просьбой о прощении всех грехов и о принятии в семью спасенных, в семью тех, кто будет воскрешен для вечной и блаженной жизни с Богом:

1Кор.6:14: «**Бог воскресил Господа, воскресит и нас силою Своею**».

Если бы сегодня Апостол Павел пришел к нам, он бы, наверное, сказал нам то же самое, что и сказал почти 2000 лет тому назад афинянам в ареопаге: «**Афиняне! по всему вижу я, что вы как бы особенно набожны**» (Деян.17:22). Наш народ особенно набожен, религиозен, но он же, фактически, и особенно неверующий и безбожный. Спасает человека не религия, не обряды, не поиск живого среди мертвых, а Бог через веру в воскресшего Господа Иисуса Христа. Апостол Павел мог бы сегодня призвать наших людей к обращению к живому Богу от мертвой религии и идолопоклонства, чтобы сказать обращенным людям, как некогда он говорил Фессалоникийцам: «**Вы обратились к Богу от идолов, чтобы служить Богу живому и истинному и ожидать с небес Сына Его, Которого Он воскресил из мертвых, Иисуса, избавляющего нас от грядущего гнева**» (1Фес.1:9,10).

 Французский философ-гуманист Мишель Монтень (1533-1592) справедливо заметил, что состояние после смерти определяется действиями и временем при жизни: «*Смерть должна быть такая же, как и жизнь; мы не становимся другими только потому, что умираем*».

Дорогое друзья! Не ищите Бога в обрядах и традициях, не ищите Его в формальной религии, не ищите Его среди знамений и чудес, не ищите Его в пустой гробнице. Когда женщины-мироносицы возвестили о том, что исполнились слова Господа: «**Сыну Человеческому надлежит быть предану в руки человеков грешников, и быть распяту, и в третий день воскреснуть**», то даже Апостолы были в замешательстве. «11 **И показались им слова их пустыми, и не поверили им.** 12 **Но Петр, встав, побежал ко гробу и, наклонившись, увидел только пелены лежащие, и пошел назад, дивясь сам в себе происшедшему**». Когда нет веры, когда Слова из Библии кажутся людям пустыми, тогда они бегут ко гробу и ничего там не находят. Там Господа нет. Он воскрес из мертвых и показал тем самым каждому уверовавшему человеку, что наступит такое время, когда Господь еще раз придет во славе на землю и когда все верующие в Него воскреснут для вечной жизни в раю с Богом. ***Живую веру находят не в мертвых человеческих религиях, а в живом, воскресшем Господе и Его Слове***.И если ты хочешь обрести живого Бога в своем сердце, то ***поверь в живого и воскресшего ради тебя Христа, чтобы тебе однажды воскреснуть для вечной жизни с Ним***.

 *В одной из американских газет был описан такой случай, когда гости пришли в дом одной семьи проведать новорожденного младенца. Их было много, и они снимали свои верхние одежды и складывали на кровати в комнате, противоположной от зала. Когда все сели за стол, родители вспомнили: «А где же младенец?» Их сердце екнуло. Они побежали в комнату, где младенец был завален одеждой гостей и задохнулся от недостатка воздуха*. Эта трагическая ситуация схожа с сегодняшним формальным поклонением Богу без веры. При этом обряды и человеческие наслоения заслоняют живую веру, а традиции, религиозность и внешние облачения захламляют красоту живого Бога и уводят от самого главного в вере — от воплотившего в человека Бога, Который умер и воскрес ради нашего оправдания. Слово Божье говорит по таким случаям: «**Что вы ищете живого между мертвыми?** 6 **Его нет здесь: Он воскрес**».

Люди сегодня по-особенному религиозны, но они же и очень далеки от живого Бога, Которого они закрывают обрядами, традициями, ритуалами, формальным поклонением без участия сердца и т.д. Они ищут Живого среди мертвых, но Его там нет, потому что Господь воскрес и сидит на небесах. Поиск живого среди мертвых был всегда, так есть и сегодня. Наш Господь видит сердца людей. Самое большое сопротивление Господу в Его земном служении оказали религиозные вожди Израиля, религиозные люди и самоправедные законники и фарисеи, которые и сами не верили в живого Бога и закрывали к Нему дорогу другим. Именно эта их религиозность, а не истинная вера, отправила святого Сына Божьего на крест Голгофы. Хотя внешне эти люди выглядели очень благочестиво, они считали себя верующими, но их вера строилась не на Слове Божьем, а на придуманных ими правилах, их планах и человеческих законах. Поэтому Господь прямо сказал им: «**Лицемеры! хорошо пророчествовал о вас Исаия, говоря: приближаются ко Мне люди сии устами своими, и чтут Меня языком, сердце же их далеко отстоит от Меня; но тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим**» (Мф.15:7-9). «**Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония**... **Змии, порождения ехиднины! как убежите вы от осуждения в геенну?**» (Мф.23:27,28,33).

 И если Господь так строго осудил религиозных людей, ищущих жизнь среди мертвых тогда, когда еще Он не воскрес, то насколько более тяжкому осуждению будут подлежать те люди, которые не поверили Иисусу ***после*** Его воскресения! Такие люди не будут иметь оправдания, потому что об этом Воскресении Христа им напоминает каждую неделю седьмой день — воскресенье; об этом им напоминает праздник Пасхи; об этом им напоминает родившаяся после Воскресения Господа Его Церковь; об этом напоминает Слово Божье и верующие люди; об этом напоминает и их совесть.

Бог будет судить всех, будет судить и тебя. Что скажешь ты на суде, когда Творец Вселенной спросит тебя: «Встань, скажи, почему ты упорно не принимал дар спасения и прощения грехов? Почему ты так низко поставил любовь Сына Божьего к тебе? Почему ты растоптал величие смерти и воскресения Господа ради тебя? Что мешало тебе обратиться к Господу и получить даром то, что было выстрадано на кресте Голгофы? Встань грешник?» И тогда у тебя не будет никаких аргументов для оправдания. Чтобы этого не случилось, встань сегодня и сейчас, когда будет призыв к покаянию. Божественная милость не является неизбежной для всех, она не дается автоматически, она просится и принимается от всего сердца. Встань и сокрушенным сердцем скажи воскресшему Господу в молитве покаяния: «Господи! Прости меня, грешника. Благодарю тебя, что Ты умер вместо меня и воскрес ради меня. Воскресни в моем сердце и подари дар спасения и будущего воскресения для вечной жизни». Скажи это от всего сердца, с верой, не сомневаясь в Божьей любви и милости, и твоя жизнь будет в надежных руках Бога, Который давно ожидает тебя и радуется еще одной найденной для Царства Божьего душе. Встань и иди от смерти в жизнь, от религиозности в живую веру, от рабства страха и смерти к свободе и наполненной смыслом жизни. Не надо искать совершенства среди людей, не надо искать что-то лучшее в этой земной жизни, чем дал нам Господь — дар спасения; не надо искать посредников или кого-то, кто заменит Господа Иисуса Христа, потому что только Он Сам «**есть путь, истина и жизнь**» (Ин.14:6), и никто не приходит к Богу никаким другим путем, как только через Него, умершего за тебя и воскресшего ради тебя Господа Иисуса Христа. И нет более радостной вести для любого человека, чем эта; и нет более высокой ценности, чем Сам воскресший Господь, Который ждет тебя в Свои любящие объятия. Приняв Господа Иисуса Христа в сердце, мы имеем все в Нем. Какая это радость, как это прекрасно и величественно для маленькой песчинки во Вселенной — человека! Христос воскрес — это победа Бога и разрешение всех важнейших земных проблем для тех, кто поверит в Него. Христос воскрес и победил смерть и ад, смерть не имеет теперь власти над верующим человеком, она носит временный характер для человека, но в Пришествие Христа верующий воскреснет для вечной жизни. *Представьте себе человека, который всю жизнь болел неизлечимой болезнью, не имел надежды, и вдруг он узнает, что изобретено лекарство против его недуга, и он может жить*. *Как будет радоваться такой человек, приняв это лекарство для жизни*! Но ведь воскресение Христа — это универсальное лекарство от вечной погибели, это — противоядие от ада, это — исцеление от рабства греха и смерти. И этим целительным даром может воспользоваться каждый человек. Истинное покаяние должно приходить не только от страха наказания в вечности, но и от страха настоящей жизни без Бога и от радости жизни с воскресшим Христом. Какая великая радость человеку, принявшего Христа как Спасителя и Целителя сердца!

Христос воскрес и дал нам будущность и надежду. Христос воскрес, и всякий верующий в Него не погибнет, но воскреснет для вечной жизни. Прими эту радость и спасение в свое сердце верой сегодня. Услышь сегодня радостные слова воскресшего Господа и прими их всем сердцем: «**Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром**» (Отк.22:17).

«**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет**» (Ин.11:25).

«**Радуйтесь! Не бойтесь! Мир вам!**» — такие первые слова сказал воскресший Господь Иисус Христос. (Мф.28:9; Мф.28:10; Ин.20:21). Эти слова сказаны и тебе, дорогая душа.

Ни одно сердце не звучит так прекрасно пред Богом, как сокрушенное и смиренное, которое с верой обращается к любящему Богу и просит: «Господи, прости меня, грешника!». Это является основанием для будущего воскресения и победы над смертью.

 Приди сегодня к Господу, склони пред Ним колени в молитве покаяния, не бойся, это даст тебе мир Божий и радость, которые никто и ничто не смогут отнять у тебя, потому что их дает Сам воскресший Господь. Да даст тебе Бог силы сделать шаг, который побеждает смерть и утверждает вечную жизнь воскресения. Аминь!

**Вера, действующая любовью, служит ближнему всеми имеющимися дарами**

1Пет.4:10: «**Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божьей**».

Один служитель Божий сказал: «*Жизнь стоит того, чтобы жить, люди стоят того, чтобы их любить, а Бог стоит того, чтобы Ему доверять*». Человек нужен человеку. Бог так создал людей, что они не могут жить друг без друга. Доктор Дж. Добсон, известный христианский специалист по семейным вопросам, выразил потребность каждого человека быть полезным для другого человека следующей формулой: «*Каждый должен быть чем-то для кого-то, чтобы стать кем-то*». При этом Бог создал самое удивительное единство из двух половинок человеческого рода — из мужчины и женщины. Это единство называется брачным единством. Творец еще в Едемском саду утвердил брак и семью. Он предусмотрел для всей истории человечества сохранение уникального единства мужчины и женщины в браке, единство двух разных полов и двух совершенно разных личностей, соединенных любовью друг к другу. И до тех пор, пока еще будет сохраняться это Божье единство мужчины и женщины в браке, установленным по Божьим законам, до тех пор будут сохраняться и передаваться из поколения в поколение любовь, красота Божьего учения, смысл жизни на земле и небесные ценности.

 Дорогие жених и невеста! Вы сегодня не просто становитесь на путь семейной жизни, но вы становитесь продолжателями великого Божьего замысла подготовки человека к вечности в самом прекрасном и ответственном союзе любви между мужчиной и женщиной, между мужем и женой. Всегда помните о том, что ваш союз учрежден Богом. Помните, что это — не только ваше личное дело, но и утверждение и торжество самых совершенных Божьих принципов жизни, чтобы вы «**во всем были украшением учению Спасителя нашего, Бога**» (Тит.2:10).

 Жизнь в браке — это постоянное, непрекращающееся служение Богу и друг другу. «**Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божьей**» (1Пет.4:10). Эти слова Священного Писания относятся ко всем верующим, они относятся к взаимоотношениям в церкви, они относятся и к взаимоотношениям в семье как церкви в миниатюре.

 С чего и как правильно начать семейную жизнь? Начинать надо с принятия ответственности за свой союз на себя, с работы по установлению суверенности новой семьи как самостоятельного сообщества на земле. И для этого Слово Божье повелевает оставить отца и мать, прилепиться к жене и стать одним целым во всем: «**Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут двое одна плоть**» (Быт.2:24). Для этого требуется много труда и доверия Богу.

Начинать нужно также с непоколебимого Божьего порядка в семье, при котором:

а) муж является главой семьи, несет на себе духовную, материальную и эмоциональную ответственность за семью, любит свою жену без всяких условий, относится к ней как к самому драгоценному дару от Господа, снисходит к ней, принимая ее как немощнейший сосуд, защищает ее, создает чувство безопасности, эмоциональной защиты и является ее лучшим и самым надежным другом;

б) жена с радостью и с любовью подчиняется мужу, является его помощником во всем, ценит его, прилагает все усилия для его развития и роста, вдохновляет мужа, ободряет, создает теплый домашний очаг, где всей семье так хорошо, что все спешат в родной круг общения.

Об этом говорит Слово Божье: «**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**» (Кол.3:18,19).

 Эти важнейшие принципы должны исполняться без всяких условий, они должны исходить от сердца и разума, исполняться на самом деле, а не для того, чтобы формально показать себя с лучшей стороны на людях. Любить жену нужно не только тогда, когда все хорошо, но всегда. Слушаться мужа нужно не только тогда, когда выгодно и удобно стать под авторитет мужа, чтобы исполнить свою волю, но во всем, что угодно Господу. Как правило, все проблемы начинаются с нарушения сущности этого глобального принципа подчиненности и ответственности в любви. *Существует известная шутка, которая во многом отражает искажение Божьего порядка в семье в наше время. Один проповедник решил продемонстрировать тенденцию возрастающего управления семьей через жен. Он попросил выйти вперед десять семейных пар и сказал: «Мужья, в семьях которых руководят жены, сделайте два шага вперед». Девять мужчин вышли вперед, и только один остался на месте. Его спросили: «Как тебе удалось в наше время эмансипации удержать порядок в семье?». На это муж ответил: «Жена приказала стоять на месте»*. Это — всего лишь шутка, но в жизни бывает не до смеха, когда или мужья, или жены не исполняют своих важнейших обязанностей в семье, но требуют их исполнения только от своих половин.

Слово Божье требует от нас участия в служении друг другу и Богу всего человека, участия от всей полноты, от всего сердца. «**И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу**» (Кол.3:24).

Никто не может абсолютно и идеально подходить друг другу в браке. Мы все имеем много несовершенств. Именно в семье эти несовершенства начинают проявляться явно и могут приводить к проблемам, если не изменять с Божьей помощью себя. Изменять себя — это самое сложное дело. Учить другого, изменять ближнего кажется нам более простым занятием. Изменять себя — это огромный труд над своим характером. Это изменение не происходит автоматически, оно не может произойти в полноте без Бога и веры в Него, потому что только Бог силен изменять нас к лучшему. Мудрость гласит: «*Женятся на обаянии, а жить приходится с характерами*». И чтобы шел процесс сближения, надо изменять свой характер. Как это делать? Жертвенная любовь в состоянии изменять людей коренным образом. А любовь — это действие, это служение Богу и ближнему, а самыми ближними друг для друга навсегда после брака являются муж и жена. Любовь строит отношения, поддерживает отношения, удовлетворяет нужды, т.е. любовь состоит в служении для другого и в жизни для другого.

Дорогие жених и невеста! Учитесь понимать друг друга, учитесь одинаково видеть, одинаково слышать, одинаково чувствовать, умейте понять боль и переживания спутника. И если что-то не так в семье, задайте себе вопрос: «Я служу или требую служения для себя?» и произведите соответствующие действия. «**Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божьей»**. Служит нужно во всем и всегда, служить созидательно, чтобы не отдаляться, а сближаться друг с другом, прорастая друг в друга. Это должно быть в реальной помощи, в целях, в мыслях, в словах, в утешении, в ободрении, в поддержке, в терпении и прощении, в мудром воспитании детей. Применяйте все свои дары к созиданию, будьте добрыми домостроителям своей домашней церкви, умейте правильно использовать многоразличную благодать Божью, стройте шедевры отношений с источника неисчерпаемой Божьей благодати. Всегда применяйте созидательную мудрость и любовь. *Одна семья была приглашена на торжество к знакомым. Когда они подходили к дому знакомых, муж спросил: «Ты взяла приготовленный подарок?». «Нет, я забыла», — ответила жена. «О чем же ты думала, когда мы собирались?» — уже немного раздраженно спросил муж. «Я все время думала о тебе, мой дорогой»,— искренне и с любовью ответила жена, и конфликт был предотвращен*.

 Служить друг другу. Что может быть прекрасней, чем служить любимому человеку и через это возрастать в любви? Совершенный Господь Иисус Христос сошел на землю, чтобы послужить людям и отдать Свою жизнь за нас. В этом — высшее проявление любви и совершенства. Если мы служим ближнему, мы никогда не будем пустыми, потому что Бог будет наполнять нас многоразличной благодатью. От такого образа жизни выигрывают все: и муж, и жена, и дети, и церковь, и ближние. Бог каждого из нас наделил определенными способностями, дарами. Мы можем запрятать все свои дарования глубоко в своих душах и ожидать благ для себя от спутника жизни. Но мы можем постоянно отдавать, постоянно трудиться, пополняя запасы благословений от Господа. Такая любовь и такая жизнь предполагает волевое усилие и желание любви и добра для спутника жизни. Если ты служишь другому, и он приближается к Богу и счастлив от твоего служения, то и ты сам будешь становиться более счастливым. И если перед молодой семьей стоит такая высокая цель, если муж и жена во всех жизненных ситуациях ищут Бога и неба, то ничто и никто не смогут похитить их счастья, а каждое служение будет вносить маленькую крупицу в сокровища на небеса. Вы идете верой, а вера, которая действует любовью, способна творить чудеса, потому что Бог сегодня такой же, как и тысячи лет назад. Господь желает дать вам блага, важно только, чтобы вы просили, доверялись Ему и умели с благодарностью принимать то, что Он дает. Сам Господь дает нам такое обетование: «**Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; стучите, и отворят вам; ибо всякий просящий получает, и ищущий находит, и стучащему отворят. Есть ли между вами такой человек, который, когда сын его попросит у него хлеба, подал бы ему камень? и когда попросит рыбы, подал бы ему змею? Итак если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него**» (Мф.7:7-11). Это обещание Божье как никогда актуально для вас и должно согревать вас.

Бог дал нам прекрасное решение: проявлять любовь, направляемую не только эмоциями, которые часто переменчивы и зависят от обстоятельств, но и волей, выбирая совершенное вместо всего остального. Что может быть более радостным, чем видеть благодарный взгляд своей половинки?! Что может быть выше той любви, когда ты страдаешь со страдающим и радуешься с радующимся?! Как было бы прекрасно, если бы из брачных отношений был исключен эгоизм, если бы люди женились не только потому, что влюблены, а для того, чтобы любить всегда! Как было бы прекрасно, если бы обязанности любви в браке все принимали как благо и как катализатор для совершенствования своих сердец! Но ведь все это находится в ваших руках, именно так вы можете и должны строить семейную жизнь. Любить — это значит жить для другого, служить другому, прославляя при этом Бога. К такому открытию многие люди приходят через долгие годы жизни. Вы как христиане возьмите этот принцип за основу жизни с самого первого дня. И тогда ни болезнь, ни скорби, ни обстоятельства, ни люди не смогут поколебать вашего счастья, потому что оно в ваших руках, а вас хранит Господь. Это и есть настоящая любовь, которая живет жаждой служения любящего любимому. При этом в жизни может быть все, но не будет разочарования от такой позиции и такой цели.

*Когда я был еще студентом, мы со своим другом по студенческой скамье часто рассуждали о многих сложных вопросах, еще не зная Бога. И меня очень сильно поразила позиция моего друга, когда на мою записку: «А в чем смысл жизни?» он ответил:* «*Смысл жизни в том, чтобы уметь жить без рук и без ног и не роптать, а быть полезным людям*». Если мы действительно верим в Бога, действительно любим Бога, то мы в служении другому будем находить величайшую радость и блага, потому что это отражает истинную природу Господа. Такая вера будет действовать любовью через служение ближнему и любимому. И такая вера и любовь не зависят от обстоятельств. Вы — уникальны перед Богом, нет другой такой пары во всей Вселенной. Бог любит вас, знает вас и заботиться о вас. Бог желает дать вам благословения, только возьмите и правильно пользуйтесь ими. Живите с полным доверием к Нему, к Его Слову, будучи твердо уверены в том, что Бог знает, как сделать вас счастливыми и пригодными для Царства Божьего. Бог дарует вам самую чудесную возможность: явить Божественные черты характера в вашем браке и жить ради блага ближнего. Настоящая любовь ради блага другого может идти через боль, но она никогда не делает зла; она может пробиваться сквозь тьму, но всегда несет свет; она может быть подвергнута унижению и насмешкам со стороны людей, но она никогда не унизит спутника жизни; будучи подвержена испытаниям; она думает не о себе, но о других и возвышает всех. Когда будут трудности и печали, вспомните, что вас двое, вспомните, что у вас есть Бог и церковь, что вы имеете высшую цель — достижение неба с чистым сердцем, что Бог всегда за вас, что Он видит и знает все, и трудитесь далее с чистым сердцем, благодаря за все.

Истинная вера действует любовью, а истинная любовь действует служением ближнему и решением его нужд для приближения к Богу. Этого у вас никто и ничто отнять не смогут. И если так строить свою жизнь с самого начала брака, то вы будете менять пессимизм на оптимизм; превращать боли и печали в радость, зная, что Бог ничего не посылает напрасно; вы будете уметь радоваться маленьким победам и побеждать великие искушения, вы будете вместе служить Богу и в Нем иметь все. В своем уютном и полном понимания семейном кругу вы всегда можете сказать: «Слава Богу, что Он за нас и никогда не дает нам искушений сверх сил, слава Богу, что мы зависим от Него». Без любви к Богу не может быть любви к ближнему и наоборот. Без служения Богу не может быть служения ближнему во благо. Трудитесь вместе для Господа, вместе молитесь, вместе радуйтесь и вместе переживайте, вместе противостойте лукавому твердой верой, вместе просите и вместе благодарите, вместе благовествуйте и трудитесь в своей церкви с братьями и сестрами.

Итак, Слово Божье призывает вас: «**Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божьей»**. А это значит, что в семье для достижения гармонии и счастья вам необходимо:

1. Любить Бога и исполнять Его Слово, служить Ему вместе теми дарами, которые Он вам дал. Без этого служения семьи Богу она становится изолированной, не питается Божьей благодатью, Божьей силой и постепенно угасает. Если отключается источник силы, то теряется и сила.
2. Исполнять свои обязанности в семье соответственно той природе, которую заложил в мужчине и женщине наш Господь, и всю семейную жизнь строить только на твердом основании Божьих принципов, важнейшими из которых являются безусловная любовь мужа к жене и безусловное повиновение жены мужу, а также принятие на себя полноты ответственности как самостоятельной духовной единицы.
3. Отдавать, а не забирать; служить, а не господствовать; повиноваться, а не быть в рабстве эгоизма; носить бремена друг друга без ропота, а не сваливать свои тяжести на ближнего для следования за Богом налегке; изменять себя, а не свою половину; смотреть не на трудности, а на Бога, Который дает силы, чтобы преодолевать их; постоянно возвышаться над суетой этого мира жаждой служения своей половине, считая это основным назначением брака.
4. Постоянно на деле проявлять любовь, которая отдает: восполнять нужды друг друга; оказывать духовную, материальную и физическую помощь и заботу; говорить добрые, поощрительные и созидающие слова; проводить совместно время и уделять безраздельное внимание своей половине; дарить цветы и подарки; прощать, ободрять, снисходить, понимать и помогать во всем.

Таким образом, любить друг друга в браке — это значит служить друг другу. Примите всем сердцем и разумением, что любовь в браке есть служение друг другу всеми дарами, данными Богом. Чтобы всю жизнь любить и быть любимым в семейной жизни, служите друг другу всеми дарами и возможностями с верой в Господа, Который всегда дает многоразличную благодать с избытком.

Да благословит вас Господь! Аминь!

**Вера, действующая любовью, смотрит на страдания Христа и подражает Его смирению**

Флп.2:5-8: «5 **Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе:** 6 **Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу;** 7 **но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек;** 8 **смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**».

 Какими чувствованиями живут сегодня люди? Грешные люди сегодня более всего склонны обвинять Бога в том, что они имеют трудности и страдают. Бога обвиняют в том зле и страданиях, которые якобы Он допустил в мире. Один из евреев сказал: «Пройдя Бухенвальд, невозможно верить в Бога». Христианский писатель Джон Стотт описывает случай, когда в Бухенвальде, в воскресный день группа ученых-евреев решила привлечь Бога к суду за игнорирование Его избранного народа. Судьями были раввины. Они признали Подсудимого виновным и вынесли Ему официальный приговор. В одной из пьес под названием «Длительное молчание» пострадавшие люди, не желающие признавать Бога своим Судьей, решают, что Бог для этого должен пройти все худшее, что прошли люди, и друг за другом придумывают Ему наказание. «*Пусть Он родится евреем. И пусть люди сомневаются, законнорожденный ли Он. Дайте Ему такую трудную работу, чтобы даже Его родные считали, что Он выжил из ума, если берется за нее. Пусть Его предадут самые близкие друзья. Пусть Ему предъявят ложные обвинения, пусть Его судят с пристрастием, а приговор вынесет судья, дрожащий за свою шкуру. Пусть Его пытают. В завершение пусть испытает, что значит быть совершенно одиноким. А затем пусть умрет. Пусть Его постигнет такая смерть, что никто не сможет усомниться в ее достоверности. Пусть ее подтвердит множество свидетелей*». Когда последний обвинитель, сказавший о смерти, завершил свое оглашение, воцарилось долгое молчание. Никто не смог пошевелиться и произнести ни одного слова, потому что все поняли, что Бог уже понес такое и гораздо большее наказание в Сыне Иисусе Христе.

 Наш Господь перенес такие страдания и мучения, которые не перенес никто из людей, когда-либо живших на земле. Кто из людей, может сказать, что он — безгрешный, не сделал ни одного греха, но несет наказание? Кто из людей, будучи владельцем всех богатств, не имеет места, где преклонить головы? Кто из людей может сказать, что лукавый не имеет в нем ничего? Кто из людей оставил великолепие неба, славу, блаженство, стал нищим и пошел умирать за своих врагов? Кто из людей может понести тяжесть грехов хотя бы ста человек, не говоря о грехах всего человечества? Иисус Христос является самым великим Страдальцем во Вселенной. Он может показать каждому Свои раны от распятия и сказать: «Я это сделал для тебя, а что ты сделал для Меня?».

 Крест Голгофы — это кульминация Божьей любви и кульминация страданий и самоотдачи. Крест Голгофы — перекресток неба и земли, вечного и временного, святости и греха, любви и ненависти, закона и благодати. Все голгофские боли и муки спасения человечества прошли через Сына Божьего, через Богочеловека Иисуса Христа. Бог и сегодня страдает с каждым из Своих детей и понимает каждого во всех малейших переживаниях. Для нас важно, чтобы все боли Голгофы мы постоянно осознавали своим разумом и пропускали через свои сердца, чтобы жить новой жизнью во Христе и быть распятым для греховного мира.

«5 **Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе**», — говорит Апостол Павел. Для христианина важным моментом является то, чем он живет, какие имеет мысли, цели, желания, чувствования. От этого исходит вся остальная жизнь и принципы ее построения, от этого зависит наше благословение. Вера, действующая любовью, живет постоянным устремлением взора на крест Голгофы. Жить верой означает подражать Христу во всем.

Во все времена, кроме времени жизни в раю Адама и Евы, людям было трудно жить на земле. Можно ли направить все трудности и страдания во благо? Слово Божье говорит нам, что да, если мы будем иметь те же ценности и принципы жизни, какие имел наш Господь Иисус Христос. Мы можем сказать, что для образа мыслей Христа были характерны жертвенность, самоотверженность и готовность служить другим, неся в смирении поругание и страдания. Вера, которая действует любовью, вынуждена подставлять себя под страдания, чтобы нести другим блага. Величайшие блага мы получили от самых тяжких страданий Христа ради нас и от величайшего Его смирения.

Когда Сын Божий родился, то в полночную тьму ворвался свет с небес, возвещающий о любви Божьей к людям и о радостной надежде. Когда Сын Божий умирал, то в полдень наступила тьма, возвещавшая о том, что Он поглотил тьму наших грехов, и что свет побеждает тьму, а жизнь побеждает смерть через жертву Христа. Когда Иисус воскрес, то после страха наступила великая радость и утро обновления и пробуждения. Когда Христос придет за Своими во время Второго Пришествия, то будет всеобщее ликование и неизреченная радость вечного единства со Христом. Вот этой надеждой и верой мы и живем, а большего для истинного христианина ничего и не надо. Каждый любящий Господа может сказать вместе с Апостолом Павлом: «**А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят, и я для мира**». (Гал.6:14).

 Наш Господь Иисус Христос всю земную жизнь после Боговоплощения нес страдания, скорби и унижения. Его рождение было в пути, а местом рождения был хлев для животных. Он и Его родители с самого начала рождения были преследуемы и вынуждены были бежать в Египет. Он жил в нищете, Его семья была бедной. Когда Он вышел на служение, все близкие Его осуждали и считали неадекватным, желая заключить Божьего Сына в рамки привычных человеческих представлений. Его ученики вначале не имели должной силы и твердости в вере и спорили, кто из них должен быть большим в Царствии Божьем. Один из Его учеников предал Господа. Ученики засыпали, когда Он имел борение в Гефсиманском саду, когда душа Его скорбела смертельно. Они убежали, когда Иисус был арестован. Но Господь в любви и долготерпении совершал Свое дело спасения, порученное Ему Отцом Небесным. При этом изменялся невидимым образом мир, и изменялись Его последователи.

«6 **Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу;** 7 **но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек**». Иисус Христос, будучи Человеком, был полностью и Богом, Он не имел никаких ограничений в Божественных атрибутах и власти. Христос всегда был, есть и будет равным Богу Отцу. Его природа оставалась неизменной и после Боговоплощения. Апостол Павел пишет в Кол.1:15-20: «**Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит. И Он есть глава тела Церкви; Он - начаток, первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство, ибо благоугодно было Отцу, чтобы в Нем обитала всякая полнота, и чтобы посредством Его примирить с Собою все, умиротворив через Него, Кровию креста Его, и земное и небесное**». Слово Божье говорит, что в Нем «**обитает вся полнота Божества телесно**» (Кол.2:9). Иисус Христос не изменял Свою ***Божественную природу***, Он добровольно, ради нашего спасения, изменил Свое ***положение***. Он, будучи Богом, с готовностью отказался от равенства Своего положения с положением Отца и сошел на землю, оставив блаженство и радость небес, оставив славу небесного окружения и изменил образ жизни, приняв образ раба. Господь, придя на землю, добровольно изменил образ Своего существования, но не Свою Божественную природу: от блаженного и славного образа существования Иисус ради нас снизошел к более низкому образу существования, который Он принял вместе с человеческой природой. В этом смысле мы читаем, что Он «**не почитал хищением быть равным Богу;** 7 **но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек**». Он уничижил (опустошил) Себя от положения, равного Божьему, и скрыл славу Божества в человеческой плоти. Он отложил на время не Свою Божественность, а лишь Свое место на небесах, Он уничижил Себя, приняв на Себя то, чего у Него никогда не было — человеческую природу, а вместе с ней и все страдания и скорби. Нет ни одного страдания и унижения, которое бы не испытал наш Господь на земле за тридцать три года Своей земной жизни. И только Он понимает нас во всем и может помочь:

Евр.2:18: «**Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь**».

Евр.4:15: «**Ибо мы имеем не такого первосвященника, который не может сострадать нам в немощах наших, но Который, подобно нам, искушен во всем, кроме греха**».

Евр.5:8: «**Хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию**».

 Послушание Господу, послушание друг другу, смирение — это движущие принципы христианских отношений и основа для изменения характеров. Подавляющее большинство проблем века сего связано с непослушанием. Люди непослушны Богу и Его Слову: младшие непослушны старшим, жены непослушны мужьям, дети непослушны родителям, «овцы» церкви непослушны пастырям. От этого идут все проблемы и беспорядки, которые нарастают в нынешнем веке с катастрофической быстротой. Непослушание есть бунт против Божьего мироустройства. Непослушание, любопрение, тщеславие, завышенная самооценка всегда разрушают Божье дело. Почему так? Потому что в основе непослушания лежит гордость, оно движимо тщеславием и, самое главное, непослушание обусловлено собственной выгодой, собственным комфортом, собственным мнением и нежеланием заботиться о других. Любое послушание и смирение связано с жертвой, связано с тем, что чем-то надо пожертвовать и что-то надо отдать ради ближнего и ради славы Божьей, а не взять для себя. И если этого нет, то нет и никакой истинной любви. А любовь чаще всего проявляется через послушание, смирение и личную боль, которой не надо бояться, а надо переносить. Клайв Льюис верно назвал боль «мегафоном Бога», когда Он кричит к нам. Чтобы страдания в нашей жизни не были бесплодными, надо иметь послушание Богу и полное смирение перед Ним. Людям труднее всего смиряться и быть послушными. Наш Господь смирил Себя до смерти ради нашего блага, а мы часто не желаем смирить себя для нашего же блага. Наш Господь являет небесный образец поведения на земле. «Уничижил Себя», «претерпел», «смирил Себя», «был послушен» — вот те слова, которые характеризуют Сына Божьего. Ничего для Себя, но все — для других и для славы Божьей:

«6 **Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу;** 7 **но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек;**8 **смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**». Мы можем говорить здесь о семикратном смирении Сына Божьего на кресте Голгофы:

1. «**Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу**», т.е. наш Господь ради нашего спасения не держался небесного положения и небесной славы любой ценой, но счел более важным стать по положению ниже Бога и спуститься на землю. Апостол Павел потом скажет об этом поэтическим слогом истины: «**Ибо вы знаете благодать Господа нашего Иисуса Христа, что Он, будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою**» (2Кор.8:9). Господь избирает трудности и страдания Себе ради блага других. В этом и состоит сущность любви, что блага другого истинная любовь ставит условием своего счастья. Следуя примеру Своего Спасителя, христиане тоже не должны держаться за почет, звание, положение, но ради служения другим, ради славы Божьей и ради блаженного будущего нести свой крест на земле. И если это помогает хотя бы одному человеку, то это уже не напрасно.

2. «…**но уничижил Себя Самого**». Господь добровольно принял это положение. Он не возвышает Себя, а уничижает. Он Сам согласился быть смиренным и послушным Страдальцем в земных условиях, чтобы другие получили возможность быть на небесах. И христиане по примеру Спасителя должны искать высоты пред Богом, а не пред людьми, как и учил Господь: «**Больший из вас да будет вам слуга: ибо, кто возвышает себя, тот унижен будет, а кто унижает себя, тот возвысится**» (Мф.23:11,12).

3. «…**приняв образ раба**». Иисус пришел, чтобы служить людям, а не для того, чтобы люди служили Ему, как Он открыто и говорил об этом: «**Так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**» (Мф.20:28). И христиане, принявшие низкое положение и желание быть рабами другим и служить другим даже до смерти, никогда не будут иметь между собой проблем, ссор, разногласий. Проблемы появляются там, где кто-то ищет своего, а не Божьего, где кто-то не желает нести крест и трудности, не желает изменять себя, а желает изменять обстоятельства.

4. «…**сделавшись подобным человекам и по виду став как человек**». Бог стал Человеком, т.е. ради спасения людей Он принимает понятный для всех их облик и образ жизни, заменяя небесную жизнь земными страданиями. «*Он стал такими же, как мы, чтобы мы стали такими же, как Он*», — скажет об этом один из отцов Церкви. Истинные христиане должны вникать в положение ближних и искать пути помощи им даже через страдания и скорби.

5. «… **смирил Себя**». Он готов был ради исполнения воли Божьей жертвовать всем, смиряться до невероятных пределов. И христиане по примеру Учителя должны понимать, что всякий путь наверх на небе ведет вниз на земле. Чем больше смиряется человек под волю Божью, тем больше благословений он получает, и тем ближе к нему Бог. Любви и служения другим без смирения не бывает. Без истинного смирения бывает только тщеславие и скрытое, показное (для людей, а не для Бога), самовольное смиренномудрие.

6. «**… быв послушным даже до смерти**». Люди ставят себе рамки послушания, которые не переходят границ их ценностей. Но не так у Господа, Который был послушен до самого конца, даже до смерти. Истинные христиане должны быть способными умереть ради истины, но не отречься Господа, должны быть готовы принять свой крест без ропота, зная, что Бог за все воздаст с избытком на небесах.

7. «…**и смерти крестной**». Это является высотой смирения и послушания воле Божьей. Умереть на глазах людей, которые тебя считают героем и сочувствуют тебе, легче, чем умереть как разбойнику, в одиночестве и самой позорной смертью. В этой смерти Он проявляет максимальную любовь. И здесь, как и в течение всей земной жизни, Иисус ни разу не воспользовался Своей силой для защиты Себя. Он даже не помышлял о том, чтобы уменьшить Свои страдания, лишив блага других. Самый Совершенный умирает самой позорной смертью. И христиане должны всегда помнить, что в любых обстоятельствах, даже когда страдания и мучения никто не видит, даже тогда, когда никто не оценит твоего поступка, все видит Бог, Которому мы служим.

 Все эти приобретения для вечности приходят через потери на земле, через распятие своих плотских желаний, через трудности, борения, падения, страдания, через веру и послушание истине. Такой пример явил нам Господь.

 Божья любовь настолько поразительна, что она превосходит наше понимание. Каждый человек еще иногда нет-нет да и подумывает, что он не такой уж грешный, чтобы за него умирал Сам Бог. «Может быть, Он умирал за каких-то преступников, но не за меня», — закрадывается в сердце худая мысль. До тех пор, пока мы не осознаем себя бывшими безнадежными грешниками, мы не сможем оценить любовь Христа к нам. Только тогда, когда мы осознаем тот факт, что праведный и совершенный Бог не имел другого пути нашего прощения и спасения, как только через мучения и смерть Своего Сына, мы сможем сбросить с себя покров самоправедности, невинности, самодовольства и значимости и понять, насколько мы без смерти Христа находились в безвыходном положении, и насколько опасен грех. Люди легкомысленно относятся к прощению, ко греху и святости Бога. Некоторые говорят: «Почему бы Богу не простить всех людей без всяких условий и без страдания Иисуса?». Такие заявления показывают только полное незнание природы Бога. Святость Бога не позволяет Ему торговать истиной. Большинство людей сегодня с радостью приняли бы Бога, Который готов примириться со злодеяниями, Который всех принимает и ни за что не наказывает, Который идет на поводу греховных страстей человечества. Но такого Бога не существует. За всякий грех по справедливости должно быть наказание, на всякое нечестие должен излиться гнев Божий. Каждый человек или в этой жизни или в вечности будет отвечать за всякий нераскаянный грех. Бог не может отречься от Самого Себя и изменить Свою совершенную природу, которая бы подстраивалась под человеческое несовершенство, и в результате чего зло и тьма полностью господствовали бы во Вселенной. Бог в Своей любви изливает Свой гнев на Сына Божьего, Который добровольно захотел пострадать за нас и вместо нас. И в этом действии торжествуют одновременно и справедливость, и любовь. Бог мог бы поступить справедливо и оставить нас на бесплодные страдания и вечную смерть, которую мы заслужили. Но Он желает дать нам вечную жизнь и блаженство, Он отдает Сына Своего на самые несправедливые и жестокие страдания вместо нас. Господь проходит вместо нас отвержение, проходит самый несправедливый суд от грешников, страдания, мучения, временную оставленность Отцом, мучительное одиночество креста, принятие всей тяжести грехов мира на Себя, страдание духом, душой и телом, принятие на Себя нашего осуждения и смерти, принятие на Себя всего гнева Божьего, который должен был бы по справедливости излиться на нас за все наши грехи. Какое же нужно иметь сердце и какую веру, чтобы не ценить этого и не жить новой жизнью во Христе после обращения к Нему?! Мы только тогда можем оценить дарованный нам доступ через Христа к Богу, когда поймем и примем всем сердцем, что Бог никогда не может быть доступен для нераскаявшихся грешников. И нам остается только всем разумением и всем сердцем принять слова Апостола Петра и исполнить их в своей жизни: «**И если вы называете Отцом Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего, зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена для вас**» (1Пет.1:17-20).

Заповедь вспоминать о страданиях Христа дана нам не для исторической справки о событиях на Голгофе, а для того, чтобы мы, взирая на Страдальца Вселенной, ценили дар веры, дар любви и спасения и шли за Своим Спасителем, достойно перенося все тяготы жизни и ожидая Его Пришествия:

1Кор.11:26: «**Ибо всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть Господню возвещаете, доколе Он придет**».

 Жить на земле, будучи Богом, любить гонителей и врагов, жить и трудиться ради тех, которые тебя будут оплевывать и распинать, жить и знать о такой предстоящей позорной казни при полном отсутствии греха — так могло вести по жизни только любящее Божье сердце. Кто способен умереть в любви за врагов? Кто вообще хотел бы умереть позорной смертью вместе с преступниками в расцвете сил? Как Человек Иисус умер в расцвете сил. Магомет жил до шестидесяти лет, Сократ — до семидесяти, а Платон и Будда умерли после восьмидесяти лет земной жизни. Живя на земле, постоянно совершая Свой ежедневный труд, Иисус знает, что Он должен умереть вместе с преступниками. И на Вечере Господней Иисус знает, что через несколько часов Его тело будет висеть на кресте, что Ему предстоят невероятные муки и позорная в глазах всех людей смерть. Но Он не смотрит назад, не говорит о том, что прошлое было лучше, а полностью устремлен вперед, зная, что все самое совершенное будет в вечности не только для Него, но и для спасенных Им людей, и ради этого Он отдает Себя на крест. Он верой, которая смотрит в будущее и видит конечную цель, через любовь к людям превращает страдания и муки в величайшее благо для всех и прославляет Отца Небесного.

«8 **Смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**». Будучи Богом, Иисус смирил Себя и в том, что не требовал для Себя даже обычных человеческих прав и малейшей доли справедливости, предав Себя на страдания от грешников. Он знал совершенную волю Отца, знал, что исполняет Его план спасения, потому принял смерть с разбойниками и как разбойник, принял самую позорную казнь — распятие, т.е. смерть крестную. Распятие, которое римляне позаимствовали у персов, было самой мучительной смертью. Это была мучительная медленная пытка. Некоторые жертвы мучались до тех пор, пока их не съедали хищные птицы или дикие звери. Большинство людей висело на кресте на протяжении нескольких дней, прежде чем они умирали от истощения, обезвоживания, от лихорадки и удушья. Боли от пронзенных гвоздями рук и ног через некоторое время становились невыносимыми. Такая агония могла продолжаться часами. Перелом ног ускорял смерть, потому что тогда вес всего тела давил на диафрагму и дыхание становилось невозможным. Поэтому жестокие иудеи «**дабы не оставить тел на кресте в субботу… просили Пилата, чтобы перебить у них голени и снять их**» (Ин.19:31). Наш Господь находился на кресте в течение шести часов (Мк.15:25,34). И даже умершего Его не оставили в покое: «**Итак, пришли воины, и у первого перебили голени, и у другого, распятого с Ним. Но, придя к Иисусу, как увидели Его уже умершим, не перебили у Него голеней, но один из воинов копьем пронзил Ему ребра, и тотчас истекла кровь и вода**» (Ин.19:32-34).

Бог на кресте — вот закономерный итог греховности людей и спасительный шаг любви Бога к людям. Мы чаще всего не понимаем и доли того величественного действия любви Божьей через Его страдания и смерть. На кресте висит не преступник, не жертва судейских издержек, а Сам Бог. Творца Вселенной распинает Его создание, отпавшее от Него. Всесильный Бог, Творец неба и земли, прибит гвоздями к дереву и находится между небом и землей. На Его голове кровь от тернового венца и все лицо Его залито кровью. Его легкие не могут дышать, и всему Телу не хватает воздуха. Боль пронизывает все Тело, судороги сводят ноги и руки, пронзенные гвоздями. Его сердце и душа скорбят в одиночестве. Он слышит плач матери, Он слышит проклятия врагов, видит разбитые и разочарованные сердца людей, испуг учеников. Он слышит слова: «Спаси Себя Самого». Он пережил выбор грешной толпы, освободившей разбойника Варавву. Он оставлен всеми и на время оставлен даже Отцом Небесным, когда принимал все грехи мира на Себя. Он видит не только спасенных, но и тех, кто в своем упорстве не примет дар спасения и для кого жертва будет напрасной. Он видит Церковь и все трудности, которые ей надо пройти. Страшны боли тела, но не менее страшны и тяжки боли сердца от того, что многими скорбями надлежит верующим людям войти в Царство Божье, а тем, кто не поверит в Господа, предстоят вечные муки. Христос страдает и несет позор человечества один. И никто не может Ему помочь. Он Сам добровольно избрал этот путь любви и страданий. Никто другой не смог бы совершить это и испить до дна чашу скорбей. Не гвозди держат любящего Бога на кресте, не сила римских воинов проводит эту казнь, но сила любви Божьей переносит все боли и ужасы мук ради блага убивающих Его людей. А люди не видят, не слышат и не понимают, что живой должен умереть за мертвых, чтобы мертвые могли ожить для вечности. Пришло время принять весь гнев Божий за грехи человечества. Иного пути нет, и кроткий Агнец отдает Себя на заклание. Не только воины вели Христа на крест, не только люди вынесли Ему несправедливый приговор, не только первосвященники и Иуда предали Его, но наши с вами грехи сделали это, а силу все пережить и одержать победу над смертью Ему дала Божья любовь и величайшее смирении и послушание воле Отца. «8 **Смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**». Этот крест, который был вбит в землю, этот крест, через который весь мир был спасен, должен глубоко пронзить сердце каждого чада Божьего, чтобы каждый был смирен и послушен во всех обстоятельствах и полностью зависел только от Бога, чтобы иметь воскресение для вечной жизни. «**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**», — сказано в Евр.12:1-3. Нам важно учиться и достигать побед через смирение и послушание воле Отца, через перенесение тяжестей и скорбей, зная, что все они не напрасны, если мы верны Господу и послушны Его Слову. Выпадающий на нашу долю крест страданий не является поражением, а является началом победы при послушании Господу до конца. Господь не отвечал злом на зло, силой на силу. Он не поддался искушению сойти с креста и предложить иной путь спасения. Он не возненавидел Своих врагов, но молился за них. Он был смирен и послушен до конца. Иисус повиновался без малейшего сомнения, и сатана был побежден. Он отрекся от Себя, показывая нам пример, что мы должны обратиться от идолослужения самим себе и жить интересами других людей. Когда есть предательство, когда кажется, что мы остались одни и весь мир против нас, мы не должны искать справедливости на земле, а делать небесные дела, взирая на будущее через победу Христа. Не надо бояться трудностей и страданий, они неизбежны для каждого в разной степени. «*Кто боится страданий, тот уже страдает от боязни*», — писал Мишель Монтень.

 Крест Христа — это мучительные страдания Сына Божьего за наши грехи, это — смерть святого и любящего Бога от рук грешников. Кто отдал Иисуса на смерть? Иуда и за деньги, так это и было, но это — только часть истины. Религиозные вожди и из зависти, это так, но это — только часть истины. Пилат из-за непоследовательности и страха перед людьми, это исторический факт, но это — только часть истины. Евреи из-за того, что Он не исполнил их сиюминутных желаний и привел в разочарование тех, кто желал изменений, но не желал изменяться; это — верно, но это — только часть истины. Римляне из-за безразличия к нуждам других и из-за приверженности к земному и материальному, а не к небесному и духовному; это подтверждается историческими событиями, но это — только небольшая часть истины. Мы своими грехами вынудили любящего Сына Божьего пойти на страдания и смерть за нас и вместо нас из-за нашего греховного рабства и неспособности изменить себя и мир. Это — великая истина, и величайшей основой этой истины является то, что ***Бог Отец отдал Сына Своего на смерть из-за любви к нам, грешным людям***. Именно это является сердцем христианства и самой радостной основой веры: Бог любит нас, страдал и умер за нас. «**Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него**», — сказано в Ин.3:16,17. И мы ничего не сможем добавить к этим великим и золотым словам Священного Писания, а только можем в смирении склониться перед величием Божьим и сказать всем сердцем: «Благодарю Тебя, любящий Бог, за Твою милость ко мне. Дай сил, чтобы ценить Твою неизреченную милость, дай возрастания в любви и вере, чтобы в моей земной жизни непрестанно предавать мои грехи на смерть ради Тебя, чтобы Твоя жизнь и Твоя любовь оживотворяли мое сердце и направляли все усилия к небесной славе». Нам важно сегодня понять, что путь в Небесную Отчизну будет сопровождаться трудностями и страданиями. Но впереди прошел Господь, и Он ведет нас сегодня. Кто избегает страдания, пренебрегая истиной, кто не способен нести страдания за Христа и людей, тот не способен любить Бога и ближнего.

*Когда пойму, что все земные краски дня*

*Не стоят даже йоты для вниманья,*

*Когда пойму, что Бог был распят за меня,*

*Что Он любовь Своим страданьем сохранял,*

*Тогда Христовой Крови праведной струя*

*Пронзит мой ум и сердце пониманьем.*

 Итак, отметим **в заключение**:

***Самая великая любовь Божьего Сына к людям была явлена через самые великие страдания при полном смирении и послушании Отцу***. Для того чтобы трудности жизни направляли нас к Богу и страдания не были бесплодными, необходимо:

1. Жить с постоянным осознанием того, что за тебя пострадал и умер на кресте Голгофы Божий Сын, Который оставил славу небес ради твоего спасения и Который ожидает от тебя ответной любви.

2. Во всех обстоятельствах смирять свою волю под Божьи истины, быть послушным Божьему Слову, искать не своей пользы и спокойствия, а славы Божьей, жертвуя своими интересами ради служения Богу и другим людям.

3. Достойно переносить тяготы жизни в Господе, скорби и страдания, нести свой крест, полностью доверяться Богу и знать, что Божьей любви и премудрости, при условии твоего смирения, достаточно, чтобы пройти через все трудности, получить блаженство и прославить Господа.

4. По примеру нашего Господа Иисуса Христа, быть смиренным и послушным до конца, отдавая всего себя без остатка на служение.

 Итак, ***постоянно взирай на страдания Бога за тебя и безропотно переноси все тяготы жизни, которые Господь всегда направит во благо при твоем смирении и послушании***. Аминь!

**Вера, действующая любовью, служит ближнему по Слову Божьему без всяких условий**

Кол.3:18,19: «**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**».

 Бог, Который создал брак, вложил в этот институт столько всего совершенного и необыкновенного, что этого хватит без повторений на каждый день вашей жизни. Совершенный Творец, Который более всего из Своего творения возлюбил человека, задумал для него величайшее благо — дать двум разным человекам, мужчине и женщине, достичь такого единства во всем, чтобы быть одним сердцем, одним дыханием, одной нравственной личностью, одной радостью и одной любовью, которая связывает все нити земной жизни с красотой и совершенством небес. Союз любви между мужчиной и женщиной, брачный союз — это единственное, что осталось еще у грешного человека на земле из Едемского сада. Брак как тайна двоих непостижим своим разнообразием для каждого союза, а его сокровища — неисчерпаемы.

С созданием семьи ничего не заканчивается, а только начинается школа Божьего научения всем добродетелям. Те молодые люди, которые считают, что их сегодняшние симпатии и любовь друг к другу гарантируют безоблачную жизнь без всякого труда и усилий над своими характерами, должны быть готовы перенести тяжкие потрясения. Но те, кто, вступая в брачный союз, понимают, что с этого начинается их высшая школа обучения Божественным законам, увидят великое и блаженное, чего они еще никогда не знали, и будут радоваться необыкновенной радостью и удивляться тому, что может сделать Господь из людей, жаждущих совершенства. Нет абсолютно идеальных людей, способных жить в браке и приносить счастье своей половине без всякого изменения своего характера. Есть идеально красивые невесты, но нет идеальных жен без многолетнего стажа семейной жизни. Есть идеально привлекательные женихи и прекрасные начальники, но нет идеальных мужей без опыта управления семьей. Только в семье можно научиться жить в любви к жене и в послушании к мужу. И вы сегодня вступаете в этот университет, а вся жизнь до этого была лишь общеобразовательной школой. Не случайно швейцарский писатель А. Амиель (1821-1881) сказал: «*Брак должен быть бесконечным взаимным воспитанием*».

Дорогие жених и невеста! Не дай Бог вам подумать, что вы все знаете, все умеете, что вы сейчас нашли друг друга и можете только спокойно наслаждаться семейной жизнью без всякого труда, без усилий, без смирения, без жертвенности и страха Божьего. Вы сегодня, вступая в брачный союз, даете обещание Богу жить друг для друга, принимаете на себя обязательства совершенствовать свои (я подчеркиваю это, ***свои***, а не спутника жизни) черты характера, учиться в высшей Божественной школе для того, чтобы всем было хорошо. А если бы вы были совершенны и самодостаточны перед Богом, то вам и не надо было бы создавать семью, и вас не послал бы Бог друг другу. И поскольку каждый брак — уникален и неповторим, то и каждая семья представляет свою собственную школу совместного обучения, где инспекторами не могут быть ни тещи, ни свекрови, ни друзья, ни родственники, но только один Бог. В Слове Божьем сказано: «**Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут двое одна плоть**» (Быт.2:24). Здесь заложен один из небесных законов брачной жизни: семья является суверенным сообществом перед Богом, и молодые люди должны управлять этим сообществом самостоятельно. Это касается всех сфер жизни: отдельно жить, самостоятельно содержать семью, самим растить детей, быть самостоятельной маленькой домашней церковью.

Еще одним важным Божьим законом для семьи является закон нерушимости союза и верности друг другу: «**Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает**» (Мк.10:9). Поэтому что бы ни случилось, вы теперь навсегда, навечно будете только вместе достигать любви и счастья. «*Уничтожить брак — то же, что уничтожить законы физики: если две элементарные частицы перестанут притягиваться друг к другу, то ни материя, ни Вселенная не смогут существовать*», — сказал наш современник, христианский писатель Майк Мэйсон.

 Итак, *первое*, что вам нужно принять сегодня в свое сердце — *вы женитесь, чтобы постоянно трудиться и совершенствоваться*, чтобы достигать любви, чтобы не останавливаться и не созерцать со стороны свое счастье, а добывать, крупица за крупицей, бриллианты своей гармонии жертвенным трудом для своей половины. Чтобы ваша любовь постоянно возрастала, постоянно вносите в сокровищницу семьи что-то доброе, старайтесь не только брать, но больше отдавать, чтобы ваш совместный сосуд не истощался, а пополнялся.

 Что же нужно делать и как жить, чтобы не только сохранить брак, но и дать ему расцвести всеми красками рая? Слово Божье дает ответ на этот вопрос. Библия дает важнейшие Божьи законы для жены и мужа соответственно:

«**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**» (Кол.3:18,19).

 Неужели этого достаточно? Да, этого достаточно, если только правильно понимать и исполнять эти законы. И это *второе*, что вы должны принять сегодня: выполнить условия, которые позволят воплотить в жизнь Божьи законы семейного счастья. Эти условия следующие:

1. Вы должны помнить, что вы — Божьи, а не свои, что ваша жизнь будет или славить Господа, или бесславить имя христиан. Апостол Павел учит: «**Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святаго Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы не свои? Ибо вы куплены дорогою ценою. Посему прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые суть Божии**» (1Кор.6:19,20). Поэтому относитесь к браку как к Божьему служению для Церкви и для людей мира сего, чтобы во всем сиял не ваш эгоизм, а славился Господь, что бы вы во всем «**были украшением учению Спасителя нашего, Бога**» (Тит.2:10).

2. Всегда иметь страх Божий, бояться огорчить Господа своей жизнью, бояться обидеть свою половину, огорчить свою поместную церковь. Сегодня большинство проблем у людей связано с тем, что они потеряли страх Божий. Слово Божье говорит: «**Начало мудрости - страх Господень; разум верный у всех, исполняющих заповеди Его. Хвала Ему пребудет вовек**» (Пс.110:10).

3. Любить Бога всем сердцем, всей душой, всем разумением и всей крепостью своей. Без любви к Тому, Кто дает блага и является Источником любви и блаженства, невозможно построить прочную и счастливую семью. А любить Бога — это значит жить Его Словом, жить Его ценностями, жить полноценной духовной жизнью, любить Его Церковь, не замыкаться в узком мирке семейного благополучия, а жертвенно трудиться со всеми и для всех и возрастать в вере. Всегда познавайте волю Божью и исполняйте ее, потому что воля Божья и то, что вам нужно для семейного счастья, — это одно и то же.

 А теперь перейдем к рассмотрению *третьего* и самого важного момента, перейдем к рассмотрению содержания основного закона Божьего для семьи, которая желает быть счастливой: «**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**» (Кол.3:18). Для жены законом счастливой семейной жизни является ***повиновение мужу***. Только повиновение мужу прилично в Господе, а неповиновение позорит и жену, и мужа, и церковь. Этот закон Бог дал от момента сотворения первой семьи и он — незыблем. Нарушение этого закона влечет за собой глобальные разрушения Божьего порядка, нарушение заложенных Богом обязанностей в природе женщины. Каждая невеста, которая становится женой, должна понять всем разумом и сердцем, что послушание мужу — это величайшее благо для нее. *Однажды после проведения мною семинара о семье и браке в одной из мусульманских стран Азии слушателей спросили, что больше всего их впечатлило в услышанном материале. Высказывались разные мнения, но меня более всего впечатлило высказывание одной жены: «Я до сих пор никогда не думала, что слушаться мужа — это такое благословение для меня*».

Дорогие мои! Послушание жены мужу — это основа, это азбука, это то, без чего невозможно создать счастливый и плодотворный брак. Послушание гарантирует то, что жена будет помощницей мужу, будет составлять с ним одно целое, находясь под его защитой как немощнейший сосуд. Библейское послушание жены — это прекрасное и совершенное Божье установление для жизни в браке. Послушание — это не унижение жены, не второстепенное ее положение и ценность перед Богом, а передача ответственности мужу и установление в семье того порядка, который определил Господь: муж — защитник, жена — под защитой; муж — добытчик, а жена — мудрая распорядительница и помощница; муж — ведущий, а жена — добровольно ведомая; муж — сильный, а жена — вдохновительница силы; муж — основа домашнего очага, а жена — мудрая устроительница очага. Послушание — это не ущемление своей личности, а добровольное принятие наилучших условий для развития личности. Послушание — это не подавление свободы выбора, это не отсутствие мнения у жены, а полное доверие мужу и передача первенства в управлении и ответственности, а также ответственность мужа за принятые решения при учете мнений жены и всей семьи. Быть послушной мужу означает доверять ему как самому близкому человеку, полагаться на него, знать, что он способен услышать и понять нужды и проблемы жены. Любовь и сомнение никогда не уживутся друг с другом. Поэтому, дорогая невеста-жена, доверяйся мужу; не спеши выносить какие-то проблемы за порог своей семьи, не спеши бежать к маме или подруге с обидами, а искренне поговори с мужем, расскажи, что тебя беспокоит, что бы ты хотела от него, не скрывай своих слабостей, будь искренней с ним и проси Бога, чтобы Он побудил мужа к необходимым изменениям. Секрет и сила послушания состоят в том, что через послушание Бог делает мужей настоящими главами семей. Жены через послушание самым эффективным способом формируют настоящих мужчин. «**Также и вы, жены, повинуйтесь своим мужьям, чтобы те из них, которые не покоряются слову, житием жен своих без слова приобретаемы были, когда увидят ваше чистое, богобоязненное житие**» (1Пет.3:1,2). Мудрая жена должна научиться затрагивать сердце мужа к созидательному изменению, а не к ссоре, как и сказано в Библии: «**Мудрая жена устроит дом свой, а глупая разрушит его своими руками**» (Пр.14:1). Страх Божий, осознание принадлежности Богу и любовь к Богу являются для жены основанием для проявления послушания, которое представляет жемчужину семейной добродетели.

«**Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**» (Кол.3:19). Это — закон счастливой семейной жизни для мужа. Этот закон выполнить гораздо сложнее, потому что он требует жертвенности и самоотречения. Когда мужчина вступает в брак, он должен совершенно по-новому посмотреть на жену-женщину, посмотреть на то, какой задумал ее Господь, чтобы создать для нее все условия для реализации Божьего замысла в этой конкретной, любимой и единственной женщине. А она создана Богом как крохотный сосуд, создана немощной, нежной, чувствительной, прекрасной. Она требует к себе благоразумного отношения, как сказано в Библии: «**Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах**» (1Пет.3:7). Надо научиться понимать природу женщины, постоянно помнить, что она совсем не такая, как ты. Для этого надо познавать ее характер и особенности ее природы и не требовать от нее больше, чем она может. Важно снисходить к ней, быть благородным, проявлять предупредительность и нежность, покрывать ее слабости, быть для нее надежным эмоциональным убежищем, никогда не выставлять ее слабости и недостатки перед другими людьми, помогать ей, оказывать постоянное и безраздельное внимание, доверять жене, беречь ее, ценить и прощать. Все это включает благоразумное отношение к жене и исполнение первого закона любви к жене в той его части, которая гласит для мужей: «**И не будьте к ним суровы**».

 Мужья имеют перед Богом особую ответственность за жен. А. Экзюпери (1900-1944) сказал: «*Ты навсегда в ответе за всех, кого приручил. Ты в ответе за свою розу*». И эта роза всю жизнь должна быть самой прекрасной для тебя.

 Брак — это систематическая отдача всего лучшего спутнику жизни, это жизнь любви, жизнь для другого. «**Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**». В другом тексте Писания сказано, что мужья должны любить своих жен, «**как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее**» (Еф.5:25); любить жен, «**как свои тела**» (Еф.5:28) и «**как самого себя**» (Еф.5:33). Лучше всего эта жертвенная и безусловная любовь описана в 1Кор.13:4-8: «**Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит. Любовь никогда не перестает**». Такую планку любви к жене должны ставить мужья-христиане и постоянно достигать ее. Тогда никакие невзгоды не будут страшны для семьи.

 Итак, Бог дал закон совершенной жизни в браке. Эти повеления Божьи являются не пожеланиями, а приказом для христианской семьи. Жены должны повиноваться своим мужьям, а мужья любить своих жен без всяких условий. Любовь мужа к жене и послушание жены мужу и уважение мужа не заслуживаются. Эти два требования являются фундаментальными условиями для счастливого брака. Здесь ***нельзя ставить никаких условий к спутнику жизни***, чтобы исполнять закон в той части, которая относится конкретно к каждому. Здесь не приемлемо никакое «если», точно так же, как неприемлемо для успешного обучения плаванию условие: если не научитесь плавать, то вода в бассейн не будет налита. Атмосфера исполнения закона каждым создает благоприятные условия для счастья всех. Французско-американская писательница А. Нин (1903-1977) справедливо заметила: «*Любовь никогда не умирает естественной смертью. Она умирает, потому что мы не умеем наполнять ее источники, умирает от жажды*». А чтобы такой жажды не возникало, надо постоянно наливать воду любви и послушания в семейный сосуд. И это должно быть всегда и во всем: жить для своей половины, умертвить свой эгоизм, заботиться не о себе, а больше о ближнем. ***Будьте слугами друг другу, чтобы вместе царствовать в семейном мире***.

 *В 1840 году состоялась свадьба королевы Великобритании Виктории и немецкого принца Альберта Сакс-Кобурского. Виктория верила в Бога. Они прожили вместе 21 год до смерти Альберта в полной гармонии. Но сначала двум великим личностям было трудно. Став королевой в 18 лет, Виктории трудно было хоть на минуту забыть о своем высоком положении и слушаться мужа. Когда они ссорились, муж уходил в свою комнату и запирался. На стук в дверь он спрашивал: «Кто там?». «Королева Англии!» — отвечала Виктория. Альберт не открывал дверь, пока не слышал: «Твоя жена, дорогой Альберт». Такое спокойствие, любовь мужа и мудрость сделали Альберта самым близким человеком для королевы, верным мужем, главным советчиком во всех делах, что дало возможность процветать Англии. И Виктория слушалась своего мужа. После его смерти безутешная королева до конца своих дней не снимала траур. Умерла она в 82 года, а правила государством 60 лет*. Вот где проявились и любовь, и послушание.

 И еще один пример, который демонстрирует любовь мужа к жене и его желание возвышать жену, не унижая себя. *Когда У. Черчилля спросили: «Кем бы он хотел быть, если бы не стал главой государства?», он ответил: «Я хотел бы быть мужем госпожи Черчилль»*.

 Президент США А. Линкольн (1809-1865), говоря о браке, подчеркнул, что брак является школой для изменения сердца: «*Брак — и не рай, и не ад, это просто чистилище*».

 И если эти известные земные цари и правители старались исполнить Божественные законы, то тем более дети Божьи, принцы и принцессы Царя Небесного, должны соблюдать их и строить семейную жизнь на небесных основаниях.

 Итак, я хочу вам предложить Божественный рецепт семейного счастья: ***любовь мужа к жене с повиновением Господу и повиновение жены мужу с любовью к Господу — небесный закон счастливого брака***. Поэтому для создания совершенной семьи ***муж люби жену без всяких условий, а жена безусловно слушайся мужа***. Пусть Господь благословит вас и соделает блаженными в вашем союзе. Аминь.

**Вера, действующая любовью, взирает на славу Господню и преображает человека в образ Христа**

Ин.1:14: «**И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца**».

 Есть события и явления в мире, которые мы не можем постичь только разумом при жизни на этой земле. Как постичь одним разумом Триединство Бога? Как понять то, что из ничего, из пустоты Бог Словом Своим сотворил всю великолепную Вселенную? Как понять разумом то, что верующий человек носит в себе не просто знание о Боге, не просто чувства и цели, но носит бесконечного Живого Бога Духа Святого в хрупком человеческом теле, «**в глиняном сосуде**»(2Кор.4:7), как образно говорит Апостол Павел, «**чтобы преизбыточная сила была приписываема Богу, а не нам**» (2Кор.4:7). Великая Божья сила несравненно больше глиняного горшка, Божья вера, Божья благодать и Божья истина являются результатом действия Творца, а не нашей силы. Рамка не должна затмевать картину, хорошо украшенное обрамление не должно заменять шедевр, поэтому Бог в нас несравненно величественнее, чем мы в Боге.

Есть еще одно самое необъяснимое чудо любви Бога к человеку, которое нельзя объяснить разумом, но которое принимается только верой: Изначально сущий, Всемогущий, Бесконечный, Безначальный, Творец всего видимого и невидимого, обитающий в неприступном свете Бог стал Человеком, принял образ раба, по виду стал как Человек, в Котором «**обитает вся полнота Божества телесно**» (Кол.2:9).

«**И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины**». Необъяснимое чудо Божье — глиняный сосуд, человеческое тело стало храмом для Бога; временное, тленное тело стало вместилищем вечной Божественности; небесная святость, чистота и непорочность воплотились в земное. Боговоплощение является не только основным догматом христианства, но и величайшим чудом и величайшим проявлением любви к нам, живущим и жившим когда-то на земле людям. Личность Христа сияет красотой и величием, она необъяснима и непостижима человеческим умом. Он называл Себя Богом, но умывал ноги Своим ученикам и служил им; Он говорил, что может вызвать легион Ангелов, которые служат Ему, но в то же время позволил бичевать Себя, испытал плевки, оскорбления и издевательства от людей и позволил римлянам совершить над Собой самую позорную казнь; Он ненавидел грех, требовал чистоты и святости, но в то же время общался с мытарями и блудниками, заступился за права раскаивающейся женщины, взятой в прелюбодеянии; Он был Царем царей, но не имел дома и места, где можно было бы преклонить голову и отказался от земного царства и говорил о том Царстве, которое не от мира сего; Он был Законодателем и в то же время подчинился закону; Он творил такие чудеса и так учил, как никто до Него этого не делал, и в то же время Его называли Сыном плотника.

«**И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины**». Бог пришел в этот мир не как царь и победитель, но как беспомощный Младенец. Иисус с самого начала земной жизни испытал все невзгоды и унижения. Будучи еще в утробе Матери, Он должен был идти с родителями в долгий путь, чтобы они могли пройти перепись. Нетрудно представить, каким опасностям подвергался Ребенок на пути, когда до родов оставались считанные дни. Им не нашлось места ни в одной гостинице, все люди отказывали Божьей Матери и Богу в ночлеге, и роды состоялись в хлеву: «**В те дни вышло от кесаря Августа повеление сделать перепись по всей земле. Эта перепись была первая в правление Квириния Сириею. И пошли все записываться, каждый в свой город. Пошел также и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и рода Давидова, записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна. Когда же они были там, наступило время родить Ей; и родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостиниц**» (Лк.2:1-7).

И слава Его была видна очень немногим людям: простым пастухам на поле, Анне, Симеону и тем верным Божьим людям, которые ожидали Мессию всем сердцем.

Мария родила не просто Ребенка. Она помнит слова Ангела Гавриила: «**И вот, зачнешь во чреве, и родишь Сына, и наречешь Ему имя: Иисус. Он будет велик и наречется Сыном Всевышнего, и даст Ему Господь Бог престол Давида, отца Его; и будет царствовать над домом Иакова во веки, и Царству Его не будет конца**» (Лк.1:31-33).

Предвечный Бог Сын был всегда, Он создал все видимое и невидимое, Он создал пространство и время, Он создал ангелов, Он создал землю, на которую пришел, Он создал человека, ради которого пришел на землю. Его земное рождение, Его воплощение как Бога в Человека произошло чудесным образом. И Мария прекрасно помнила пророческие слова и ответ Ангела Гавриила на ее вопрос: «**Мария же сказала Ангелу: как будет это, когда Я мужа не знаю? Ангел сказал Ей в ответ: Дух Святой найдет на Тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим**» (Лк.1:34,35). Родившийся Младенец был полностью Богом и полностью Человеком. И вот Бог пришел в мир в хлеву с навозом. Родившийся Младенец видел и творил всю Вселенную, а теперь Он умалился ради каждого человека, живущего на земле, ради всех тех, кто в суете и не заметил того, что Бог пришел, что полнота времени уже настала. Люди были слишком заняты своими земными делами, что пропустили важнейшее небесное событие. ***И это — урок и предупреждение для нас: если земные заботы преобладают сегодня над нами, мы пропустим небесное, вечное, судьбоносно, и сами не заметим этого***. Разве смог заметить владелец гостиницы, который думал только о прибыли, а не о том, чтобы послужить людям, что он отправил в холод ночи беременную Марию, которая носила под сердцем Бога? Если бы он знал, что он отправляет Бога в хлев, разве он сделал бы это? Если бы он имел чистое сердце, разве он не нашел бы более приличное место для беременной женщины, даже если бы не знал, что Она является Матерью Божьей? Бог посетил хозяина гостиницы, а тот оказался совсем не готовым впустить Его в свои владения, потому что сердце хозяина было заполнено земным, заполнено выгодой. Разве многое изменилось спустя две тысячи лет? Разве людские характеры сегодня сильно отличаются? Разве людские сердца сегодня с большей жаждой ищут встречи с Богом и готовы к ней? История дает нам великие уроки на день сегодняшний. Нужно бодрствовать, как бодрствовала Мария; нужно доверять Богу, как доверяла Она во всех обстоятельствах, веря Слову, что «**Царству Его не будет конца**». Пришла полнота времени, а люди уснули духовно и не желали просыпаться.

«**Но когда пришла полнота времени, Бог послал Сына Своего Единородного, Который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, дабы нам получить усыновление**», — констатирует Апостол Павел (Гал.4:4,5). Почему именно это время Пришествия Христа на землю Младенцем характеризуется как «**полнота времени**»? Потому что все было подготовлено Богом для того, чтобы люди могли сделать свой выбор: верить или не верить. Римская империя владела практически всем миром, и была благоприятная возможность распространения Благой Вести по всему миру, даже если бы события проходили в одной из подвластных империи стране, например, в Иудее. Нравственная атмосфера перед приходом Христа была весьма печальной, люди мало знали живого Бога, и народ Израиля отошел от Господа, а верным Ему оставался малочисленный остаток. Люди ожидали избавления от горестей, но они уже были далеки от Бога и Его ценностей. Иоанн Креститель подготовил путь для Мессии, вызвал пробуждение и покаяние в народе Божьем, заставил некоторых вернуться к началам богоизбранности. В соответствие с Божьим предвидением, когда в точности соединились религиозные, культурные и политические условия, в мир пришел Единородный Сын Божий. Бог пришел, а люди не увидели Его, потому что все были слишком заняты своими делами, чтобы думать о Боге. Они просто не думали о вечном. И это — еще один урок для нас: ***если в нашем сердце на первом месте не будет жажды встречи с Богом и стремления к Нему, то мы не будем готовы к Его Второму Пришествию, когда Он придет во славе***.

Будучи предвечным Богом, Он родился от жены, т.е. Он имел полноту не только Божественной природы, но и полноту человеческой природы. «**И Слово стало плотию и обитало с нами**». Слово «обитало» означает, что Иисус жил среди людей, как простой Человек. Иисус должен был быть полностью Богом, чтобы Его жертва через отдачу Своей жизни за нас была настолько велика и имела такую неограниченную ценность, выше которой ничего быть не может, и потому никто и ничто не смогут перекупить искупленные Им души. Но Иисус должен был быть также полностью Человеком, чтобы нести на Себе наказание за грех вместо человека и чтобы явить и восстановить образ Божий, по которому был создан человек. «**А как дети причастны плоти и крови, то и Он также воспринял оные, дабы смертью лишить силы имеющего державу смерти, то есть диавола, и избавить тех, которые от страха смерти через всю жизнь были подвержены рабству. Ибо не Ангелов восприемлет Он, но восприемлет семя Авраамово. Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа. Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь**», — сказано в Евр.2:14-18.

«**И Слово стало плотию и обитало с нами**». За тридцать три года земной жизни Иисус испытал все, что может испытать человек: Он уставал, добывал хлеб трудом, претерпевал зависть от людей, хотел кушать, страдал от людской злобы и всякой нечистоты этого мира. И если внимательно посмотреть на жизнь Божьего Сына, то она кажется невероятной для земной системы ценностей. Он родился в бедной семье, родился в хлеву, но при этом утверждал, что верующие в Него будут владельцами Царства; Он никогда не учился в престижных школах и университетах, но имел мудрость, превосходящую мудрость всех живущих на земле. Он не выезжал никогда за границу, не жил во дворце, не имел слуг, но всем служил Сам, и при этом говорил, что Он Творец Вселенной. Он был оплеван, осмеян, уничижен, позорно распят с разбойниками, и никто из сил небесных не пришел на Его защиту, но при этом не только разбойнику справа дал возможность быть с Ним в раю, но открыл Своей смертью и воскресением двери рая для всех, кто поверит в Него. Он умер, прощая врагов, не требуя для них мести. Он умер, чтобы они могли приобрести вечную жизнь. Все это кажется невероятным. Но произошло еще одно величайшее событие: Он воскрес. И в конце веков будет еще одно величайшее событие: Он придет во славе, чтобы забрать поверивших в Него и восстановить справедливость во Вселенной, произведя суд над нечестием и неправдой.

«**И Слово стало плотию и обитало с нами полное благодати и истины**». Бог обитал с людьми. И это настолько важно, что мы всегда должны быть благодарны Иисусу за Его любовь, благодарны не только в праздник Рождества, но и во всякое мгновение, каждый день живя Его присутствием и Его святостью; мы должны всегда (а не только в течение нескольких предпраздничных дней) жить во славу Его. Как много сделал бы в нас Господь, если бы мы размышляли о Нем, если бы мы дали Ему действовать в нас, если бы двери наших сердец были распахнуты не для комфорта и корысти, а для служения Тому, Кто управляет всей Вселенной и определяет судьбы мира и каждого человека! Если бы только люди могли понять всю глубину этого — даже те, которые верят в Него, а может быть, прежде всего, те, кто верит в Него! Иисус был исполнен всей полнотой благодати и истины. Полнота благодати и истины состояла в том, что Иисус воплощал в Себе одновременно и любовь (Он дарил людям незаслуженную доброту и незаслуженные блага), и истину (Он был честен и открыт, никогда не извинял грех и не одобрял зло). Быть абсолютно милостивым и абсолютно справедливым мог только Бог. Полнота благодати проявилась на всем Его жизненном пути с целью спасти нас даром, по милости, посредством жертвенной любви к людям. Полнота истины проявилась в том, что истина представляла собой не что-то, не учение, не философскую теорию, но она заключалась в Личности Иисуса Христа, она была Кем-то. В Боге Сыне была истина и благодать. Только во Христе разрешаются все проблемы: и земные, и небесные; только во Христе мы получаем спасение и вечную жизнь; только во Христе мы имеем цель и смысл жизни; только во Христе мы имеем совершенный образец поступков; только во Христе мы имеем будущность и надежду. И полнота благодати и истины была проявлена на кресте Голгофы, когда Божий Сын добровольно отдал Свою жизнь за нас, грешных людей, добровольно принял мучения за наши грехи, чтобы оправдать нас перед Богом Отцом. Эта полнота благодати и истины являлась людям во все дни служения Христа. Любовь и свет нельзя скрыть. И люди тянулись к любви Христовой, тянулись к свету. Люди шли к Нему ночью, они старались прикоснуться к Нему, когда имели нужду в исцелении, они шли за Ним вокруг моря, приглашали Его в свои дома, приводили и приносили к Нему детей, искали у Него ответы на жизненно важные вопросы. Почему люди это делали? Потому что Он не был Ангелом, потому что Он не был невидимым Духом, потому что Он не стал напыщенным священником в драгоценной одежде, потому что Он воплотился в Человека и стал доступен для каждого. И не было ни одного нормального человека, который боялся бы подойти к Нему.

Когда к Иисусу приходило осознание того, Кем Он является, Он при этом осознавал и то, что Ему предстоит пройти распятие и крест. Но Он жил и терпеливо готовился к Своему часу.

Наш Господь мог бы придти с чудесами и с силой; Он мог бы сделать так, чтобы земной шар вдруг завертелся в другую сторону; Он мог бы дать такие знамения и чудеса, против которых не устояла бы ни одна плоть; Он мог бы сделать так, чтобы все цари воздали Ему славу на земле и объявили Царем царей. Но Он этого не сделал, потому что Господь любит человека и желает коренного преобразования сердца изнутри, а не внешних изменений под действием силы и знамений. Он желает вернуть человеку образ и подобие Божье. Он желает решить самую трудную задачу во Вселенной: чтобы люди захотели жить любовью, добром, светом, чтобы они так возлюбили правду и свет, что не могли бы в принципе не только творить зло, но и помышлять о зле. *Историки утверждают, что великого полководца и императора Наполеона поразила мысль о том, что миллионы людей готовы отдать свою жизнь за распятого Христа, Который создал духовную империю любовью, но никто не умрет за Александра, или за Цезаря, или за него самого — за тех, кто строил преходящие империи силой*.

Господь пожелал устранить двойственную природу человека, в которой борется и худое, и доброе, и сделать ее такой, чтобы она отражала славу Отца и являла небесный внутренний мир:

Еф.2:14,15: «**Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду, упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир**».

И если Бог так нас любит, то самым безумным действием со стороны человека является неверие и жизнь без Бога. Такие люди увидят еще много чудес, знамений и потрясений, но будет уже поздно.

Я иногда думаю, как бы поступил я на месте Христа, и прихожу к выводу, что моей веры и любви не было бы достаточно, чтобы просить за распинающих, не остановить силой предателя, не уничтожить лицемерных фарисеев, имея такую силу и власть. Я, скорее всего, не смог бы совершенно терпеть несправедливость и зло тридцать три года, при этом многие годы жить и осознавать, что тебе придется перенести ужасную казнь, позор, мучения и смерть ради всех, в том числе и ради тех, которые этого и не оценят. И это все несмотря на то, что ты бы все мог, что все было бы в твоей власти. Как прекрасно, что все в Божьих руках, и что Бог не дает полноты власти несовершенному человеку! И здесь еще один урок для нас: ***глядя на Христа как Начальника и Совершителя веры, надо учиться Его долготерпению, Его умению принимать без ропота на Себя все трудности, учиться Его жертвенности и упованию на Отца Небесного, Который лучше всех знает, что для нас и для окружающих нас есть благо***. Он был не львом, а Тем, о Котором Иоанн Креститель сказал: «**Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира**» (Ин.1:29). И в этой кротости, в этом полном доверии Отцу кроется вся сила и все победы. Бог Сын умалился, но при этом Он оставался Богом: умаление касалось только формы существования, доступной для человека, но оно не касалось Божественной сущности.

И далее Иоанн говорит: «**И мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца**». Слово «Единородный» означает» единственный, уникальный, возлюбленный» и отражает идею исключительности Христа, исключительной любви Отца к Сыну и исключительного подобия природы и свойств Отца и Сына, уникальное положение Сына по отношению к Отцу. Поэтому Иисус сказал: «**Видевший Меня видел и Отца**» (Ин.14:9). Иисус Христос полностью являл природу Бога Отца, показывал Свою славу понятными для восприятия человека способами.

 Несмотря на то, что Божественная сущность Христа была сокрыта в человеческой Плоти, те, кто были с Ним, имели великую честь видеть Его Божье величество и славу. Так, ученики видели славу Господа на горе Преображения:

Мф.17:1-7: «**По прошествии дней шести, взял Иисус Петра, Иакова и Иоанна, брата его, и возвел их на гору высокую одних, и преобразился пред ними: и просияло лице Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет. И вот, явились им Моисей и Илия, с Ним беседующие. При сем Петр сказал Иисусу: Господи! хорошо нам здесь быть; если хочешь, сделаем здесь три кущи: Тебе одну, и Моисею одну, и одну Илии. Когда он еще говорил, се, облако светлое осенило их; и се, глас из облака глаголющий: Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте. И, услышав, ученики пали на лица свои и очень испугались. Но Иисус, приступив, коснулся их и сказал: встаньте и не бойтесь**».

 Ученики и свидетели видели славу Иисуса в чудесах:

Ин.2:11: «**Так положил Иисус начало чудесам в Кане Галилейской и явил славу Свою; и уверовали в Него ученики Его**».

2Пет.1:16-18: «**Ибо мы возвестили вам силу и пришествие Господа нашего Иисуса Христа, не хитросплетенным басням последуя, но быв очевидцами Его величия. Ибо Он принял от Бога Отца честь и славу, когда от велелепной славы принесся к Нему такой глас: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение. И этот глас, принесшийся с небес, мы слышали, будучи с Ним на святой горе**».

Иисус Христос вознесся во славе на небеса:

1Тим.3:16: «**И беспрекословно — великая благочестия тайна: Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя Ангелам, проповедан в народах, принят верою в мире, вознесся во славе**».

 Эти сила и слава будут явлены при видимом Втором Пришествии Христа:

Мф.24:30: «**Тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою**».

 Все это — проявление славы Господней. Но не только в этом проявлялась Его слава. Слава Христа была не только в видимом, но и в духовном аспекте, она была в том, что Он проявлял во всей полноте нравственную природу святого Бога. Он всегда поступал самым совершенным образом, Он не сделал ни одного греха за все годы земной жизни. Он являл все качества и признаки Божественного совершенства: любовь, милость, великодушие, истину, благочестие, благодать, мудрость, святость и многие другие качества.

«**И мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца**». Ученики созерцали, смотрели с удивлением и восторгом, дивились с благоговением на воплотившегося Логоса, на изначально сущего Бога. Это была совершенная слава, не такая слава, которой обладают люди на земле, но та, которой был достоин только один Бог. Эта слава была уникальной, потому что она являла совершенство и святость Бога, моральное совершенство, которое подтверждалось во всех реальных поступках. Ученики видели абсолютное совершенство жизни, которая никогда не существовала, да и не могла существовать на земле до прихода Христа.

 Ученики видели Его славу, потому что они поверили Ему и возлюбили Его. Мир созерцал лишь завесу Его человеческой природы. Большинство людей видело в Нем Сына плотника, потому что они не имели живой веры и не искали живого Бога. В этом кроется ответ на вопрос: «Почему ученики и истинные последователи Христа видели славу Господа, а остальные ее не видели?».

*Однажды два человека смотрели на великий шедевр изобразительно искусства в музее. Один в восторге рассказывал, что видит свет, видит излучающуюся из картины доброту, видит свой грех и несовершенство, в его сердце пробудилась жажда святости. А второй сказал: «Я вижу, что рамки, в которые помещена картина, уже устарели и имеют трещины». На это восторженный посетитель ответил: «Рамки твоего сердца так узки, что в них не вмещается свет, а твое затемненное духовное зрение ищет того, чего нет в картине».* Один и тот же шедевр произвел на разных людей разное действие, потому что они искали совершенно разные ценности. Один человек смотрит на Христа и говорит, что Он воистину Сын Божий, а другой смотрит на Христа и говорит, что Он желает разрушить храм и развращает народ. Все зависит от того, как хочет видеть человек и что он замечает в другой личности.

Тем, которые любили Господа, которые стремились иметь чистое сердце и были далеки от выгоды и человеческих интриг, тем, которые доверились Иисусу, Он явил Себя. Он явил Себя ученикам, а не миру (Ин.14:22). Сам Господь объяснил причины этого следующим образом:

Ин.14:23,24: «**Иисус сказал ему в ответ: кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотворим. Нелюбящий Меня не соблюдает слов Моих; слово же, которое вы слышите, не есть Мое, но пославшего Меня Отца**».

Ученики и истинные последователи знали не о Господе, а Господа, знали Его лично, непосредственно, имели общение с Ним, потому что они ответили на любовь Господа и приняли от Него дар веры с благодарностью. И в этом кроется важный урок для нас: ***чтобы созерцать духовно славу Господа, надо любить Его всем сердцем, всем разумением, всей душою и всей крепостью своей***. Для этого необходимо (как это сделали Апостолы) положить на алтарь все свои прежние ценности и принять Божьи, полностью посвятить свою жизнь Христу, прилагать все усилия, чтобы, будучи водимыми Духом Божьим, поступать так, как Он поступал, жить так, чтобы во всем Бог был на первом месте. Христос явил нам пример. Теории могут запутать, но пример — никогда. Мы не являемся первооткрывателями пути в Царство Божье, этот путь указал нам Иисус, одерживая победы верой во всех обстоятельствах. Нам надо только следовать за Ним. Для этого необходимо жить во Христе так, чтобы исполнялось Слово Божье: «**Итак, едите ли, пьете ли, или иное что делаете, все делайте в славу Божию**» (1Кор.10:31). Когда мы будем с Божьей помощью все делать во славу Божью, тогда мы будем видеть славу Господа и, подражая Ему, будем приобретать схожие черты характера. В этом и состоит смысл земной жизни христианина:

2Кор.3:18: «**Мы же все открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа**».

 Для этого ни на минуту не надо закрывать свои духовные очи на разлитые вокруг нас чудеса и любовь Божью. И то, что Бог после всего того, что совершил ради нас, еще долготерпит людей и ждет их к Себе, является одним из удивительных чудес любви Божьей.

Мы можем принимать вид верующих, мы можем знать о Боге, мы можем ходить в церковь, мы можем иметь вид благочестия. Но если нет настоящей любви к Богу и живой веры, если мы приземляем Бога, а веру и церковь приспосабливаем к себе и превращаем в некое сообщество по интересам без распятия своих грехов и без совершенствования своего сердца, если мы не соблюдаем Его Слова, то мы можем услышать слова, которые Апостол Павел сказал некоторым коринфянам: «**Отрезвитесь, как должно, и не грешите; ибо, к стыду вашему скажу, некоторые из вас не знают Бога**» (1Кор.15:34).

Иисус Христос — абсолютный эталон совершенства, любви, эталон истинной жизни. К совершенству ничего нельзя добавить, от него ничего невозможно отнять. Можно долго говорить и размышлять о том, что истинно, а что ложно, что прямо, а что криво. Но достаточно сравнить все с эталоном, и будет получена ясная картина. Иисус Христос — совершенный эталон, на который равнялись ученики, и на который должны равняться все люди. Нахождение в присутствии совершенства влечет к совершенству и выявляет истинную картину твоего сердца. Вот как пророк Исаия описывает встречу со славой Божьей: «**В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его! И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами, — и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа**» (Ис.6:1-5).

Все зависит от того, на что смотрит сердце и где находятся истинные ценности, а также от того, какое место человек отводит для вечности, с чем все сравнивает и в присутствии кого находится. Мы читаем в Пс.72: «**А я — едва не пошатнулись ноги мои, едва не поскользнулись стопы мои, — я позавидовал безумным, видя благоденствие нечестивых, ибо им нет страданий до смерти их, и крепки силы их; И вот, эти нечестивые благоденствуют в веке сем, умножают богатство. Так не напрасно ли я очищал сердце мое и омывал в невинности руки мои, и подвергал себя ранам всякий день и обличениям всякое утро? И думал я, как бы уразуметь это, но это трудно было в глазах моих, доколе не вошел я во святилище Божие и не уразумел конца их. Так! на скользких путях поставил Ты их и низвергаешь их в пропасти. Как нечаянно пришли они в разорение, исчезли, погибли от ужасов! Как сновидение по пробуждении, так Ты, Господи, пробудив их, уничтожишь мечты их**» (Пс.72:2-4,12-14,16-20).

Если человек смотрит на славу человека, то он будет принимать те искаженные черты характера, которые имеет человек, зависящий от обстоятельств и часто движимый гордыней. Если человек будет смотреть на человека, имеющего власть, и подражать ему, то он со временем может стать коварным и лицемерным, а люди для него могут превратиться в средство достижения цели. Если человек подражает тому, кто ищет удовольствий, то он со временем станет грешником, не замечающим своих грехов. Люди часто делают героев из гордых и амбициозных людей, которые добиваются успеха любой ценой. Они уговаривают себя: «Я не имею времени на своих ближних, на родственников, не имею времени для церкви и Бога, потому что сейчас и во благо всем я добиваюсь важной цели. Я это делаю временно, вот еще чуть-чуть, а потом я займусь тем, о чем вы мне говорите». Люди чаще всего смотрят на свои интересы и выгоду, а не на славу Божью, и говорят в лицемерии: «Это угодно Богу, так говорит Господь мне», не замечая даже того, ***что в Новом Завете фраза: «Так говорит Господь» нигде не встречается, потому что Бог все проговорил через Сына Своего и дал нам Слово***. Все временные людские ценности, как бы ни были они высоки в глазах человека, Бог разрушит, как разрушил некогда Вавилонскую башню. Так чаще всего бывает у людей с человеческой славой. Но не так у Господа. Он всегда имел одну и ту же цель, одни и те же методы, одни и те же подходы, одну и ту же любовь к Отцу и к людям. Это все не зависело от обстоятельств. Только взирая на Христа как на небесный и непревзойденный эталон, человек возвращает себе образ и подобие Божье, он начинает видеть свет и свое начало, видеть себя таким, какой он есть и каким должен быть, он начинает идти в верном направлении. ***Мы есть то, чему мы подражаем, когда видим***. Наша вера и наше истинное христианство — это подражание Господу Иисусу Христу, это устремление взора на Его славу и восхищение Им каждое мгновение. Я настолько близок к истинному христианству и к вере, действующей любовью, насколько моя жизнь и мои ценности схожи с жизнью и ценностями Иисуса. Те, кто видел совершенство, кто был на вершине веры, кто покорял пик жертвенной любви, уже никогда не могут быть такими, какими они были раньше. Тот, кто сегодня истинными очами веры видит славу Господа, уже не может быть завтра хуже, чем сегодня, иначе он ничего не видел так, как должно видеть.

 Такое устремление своего взора на славу Господа и подражание Ему может сопровождаться и трудностями, и печалями, и скорбями, и морем слез и потрясений, терпением и долготерпением. Но все это — ничто в сравнении с тем, что Бог приготовил любящим Его и взирающим на Него:

«**Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас**», — говорит Апостол Павел (Рим.8:18). Ради этой неподдельной славы стоит жить и трудиться, потому что она приносит славу Господу. Ради этой славы пришел на землю Младенцем Христос, ради этого Он придет на землю еще раз. Да благословит нас Господь взирать на славу Его и, живя Его Словом, преображаться в Его образ.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Пришедший на землю предвечный Бог Сын принес для всех благодать и истину через самоотречение и страдания и явил нам Свою славу, чтобы мы, взирая на нее и подражая Христу во всем, могли преображаться в Его образ***.

 Для преображения в образ Христа необходимо:

1. *Осознать величие любви Господней к каждому человеку*, которая была явлена в смирении Бога Сына, когда Слово стало плотью, когда Бог принял образа раба, чтобы каждый человек имел возможность освободиться от рабства греха.

2. Иметь постоянную жажду приближения к Богу, *решительно отвергнуть земную суету и заботы века сего*, поставить на первое место жизнь с Богом, чтобы быть готовыми ко встрече с любящим Спасителем.

3. На примере смирения и кротости Христа в земной жизни *учиться долготерпению и любви, направляя свои взоры на единственную цель — на Царство Божье*.

4. Постоянно взирать на совершенство Христа, помня, что мы есть то, чему мы подражаем, поэтому для совершенства необходимо подражать Господу во всем, не привязываться ко временным эталонам, а находиться присутствии Господа, *иметь для своей жизни Христа как единственный эталон веры*, действующей любовью.

Итак, ***имей жажду приближения к Богу, живи Его ценностями и постоянно взирай духовными очами только на славу Господа, чтобы преображаться в Его образ***. Аминь!

**Справочный материал для изучающих гомилетику\***

|  |  |  |  |  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- |
| № | **Текст** **Библии** | **Название** **проповеди** | **Тема** **проповеди** | **Тип про-****поведи** **по назначению** | **Тип про-****поведи****по структуре** | **Основная мысль** **проповеди в** **форме утверждения** | **Основная мысль** **проповеди в** **форме практического****применения** |
| 1 | **Быт.11:1-9** | Вера, действующая любовью, ищет только Божьей славы | Строительство Божьего дела | назидательная | разъяснительная | Преобладание амбиций над любовью ведет к неверным целям и полному краху, а вера, действующая любовью, ищет созидания Божьего дела и Его славы | Проявляй в вере любовь, которая ищет только Божьей славы и не имеет малейшей примеси амбиций |
| 2 | Ис.53:1-12 | Вера, действующая любовью, живет полным доверием Божьему Слову | Доверие Богу | назидательная | разъяснительная | Невозможное человеку возможно Богу, и оно становится возможным для человека при полном вручении себя Божьему Слову и Его воле | Доверяйся Божьему Слову всем сердцем, всем разумом и всем существом, чтобы стать причастником вечных Божьих чудес в твоей жизни |
| 3 | Иер.5:1-31 | Вера, действующая любовью, делает то, что нравится Богу, а не людям | Живая и мертвая вера | назидательная | разъяснительная | Для вечности важно не то, что нравится нам и другим людям, а что нравится Богу | Не любите то, что стало привычным для всех людей, а любите то, что любит и ценит Бог, Который не бывает поругаем |
| 4 | Дан.5:1-30  | Вера, действующая любовью, начинается с покаяния и примирения с Богом | Примирение с Богом | **евангелизационная** | разъяснительная | Только мое покаяние перед Господом и принятие Его страданий на кресте Голгофы за меня приводит к единству с Творцом | Покайся и прими Господа в свое сердце, чтобы вместо пустого, легкого и осужденного навечно человека стать Его драгоценным дитем |
| 5 | Мф.5:13-16 | Вера, действующая любовью, положительно влияет на окружающих | Свидетельство окружающему миру | назидательная | разъяснительная | Чтобы любить людей этого мира, необходимо возненавидеть его ценности и заменить их Божьими | Для положительного воздействия на сердца людей подражай только Христу и бойся смешивать Его ценности с ценностями этого мира |
| 6 | Мф.6:25-34 | Вера, действующая любовью, служит здесь и сегодня | Материальные заботы о завтрашнем дне | назидательная | разъяснительная | Вера, действующая любовью, служит сегодня, здесь и сейчас, находясь в постоянном совершенствовании по приближению к Царству Божьему и Божьей правде | Трудитесь для Господа и живите полноценной жизнью настоящим днем, уповая на Господа сегодня и не расточая напрасно силы на земное будущее, которое находится только в руках Божьих |
| 7 | Мф.11:28-30 | Вера, действующая любовью, приобретает душевный мир через принятие сердцем и разумом дара прощения от милосердного Бога | Приход к Богу | **евангелизационная** | разъяснительная | Самое драгоценное для человека — душевный покой — не покупается ни за какие деньги и не может быть заслужен никакими усилиями, но он дается Богом даром при принятии верой Иисуса Христа | Возьми даром душевный мир и покой через покаяние и принятие верой Христа в свое сердце |
| 8 | Мф.21:10-17 | Вера, действующая любовью, защищает истину в любых обстоятельствах | Вера и истина | назидательная | разъяснительная | Истина в Божьем деле свидетельствует о любви и проявляется в действенной вере независимо от трудностей и обстоятельств | Постоянно очищай храм своего сердца истинами Божьего Слова в любых обстоятельствах, отдавая всего себя Богу в действенной любви |
| 9 | Мф.26:20-30 | Вера, действующая любовью, сохраняет верность Господу | Участие в Вечере Господней | назидательно-вероучительная | разъяснительная | Лицемерие и поиск своего ведут к предательству Христа и к разрушению пути в Царство Божье | Участвуй в Вечере Господней с чистым и раскаянным сердцем, испытывай свою верность Господу и не предавай Его лукавством целей и осознанными грехами |
| 10 | Мф.26:57-68 | Вера, действующая любовью, побеждает зло и несправедливость терпением и истиной | Терпение | назидательная | разъяснительная | Действующая любовью вера проявляется в терпении и истине и побеждает при полном отсутствии проявления зла на обидчиков | Побеждай зло и несправедливости любовью и истиной, проявляя упование на Бога в долготерпении и самообладании |
| 11 | Лк.1:46-55 | Вера, действующая любовью, живет благодарностью и готовностью исполнить Божий замысел | Благодарение в вере | назидательная | разъяснительная | Быть угодным для великих Божьих замыслов сосудом может только любящее и благодарное сердце, пропитанное истинами Слова Божьего | Всегда благодари Господа в смирении, благоговении и трепете, потому что Он в любви и истине постоянно создает из тебя сосуд, пригодный для вечной славы |
| 12 | Лк.5:36-39 | Вера, действующая любовью, живет небесными ценностями и не смешивает их с земными | Старое и новое | назидательная | разъяснительная | Истинная Божья вера действует полностью обновленной и возрастающей в любви жизнью и не цепляется за разрушительную смесь старого с новым | Для плодоносного следования за Господом не смешивайте качественно новые, созидательные и постоянно обновляемые Божьи ценности с примесью старых и разрушительных привычек, традиций и ценностей прежнего греховного мира |
| 13 | Лк.7:1-10 | Вера, действующая любовью, умаляет себя, возвышает ближнего и превозносит Бога | Оценка себя и ближнего | назидательная | разъяснительная | Вера, действующая любовью, умаляет себя, возвышает ближнего и превозносит Бога | Для получения Божьего благословения умаляй себя, возвышай ближнего и превозноси Бога, полностью доверяя Ему все обстоятельства |
| 14 | Лк.22:28-34 | Вера, действующая любовью, подвергается испытаниям от Бога для приобретения вечных ценностей | Испытания веры | назидательно-вероучительная | разъяснительная | Допускаемые Богом испытания в нашей жизни являются не бедою, а чудесной возможностью увидеть себя, изменить себя с помощью Господа и прославить Христа путем выбора вечных ценностей | Держи во всех испытаниях в центре жизни Господа, избирай Его ценности, исполняй Его волю, будь верен Его Слову и, жертвуя своими интересами ради славы Божьей, приобретай сокровища для вечности |
| 15 | Лк.23:1-25 | Вера, действующая любовью, стоит на твердом Божьем основании и не ищет мнимого мира и компромиссов за счет пренебрежения истиной | Бескомпромиссность веры | назидательная | разъяснительная | Поиск компромиссов есть скрытая вражда против Божьего дела, а выбор твердой истинной позиции есть путь к победе | Не оправдывай свою беспринципность и бездейственность абстрактной любовью и мнимым миром, не ищи мира там, где истина попирается ложью, не прикрывай свой комфорт мнением людей и компромиссами, но избери твердую Божью позицию для служения Богу и людям |
| 16 | Лк.24:1-12 | Вера, действующая любовью, живет силой воскресшего Господа Иисуса Христа  | Покаяние для вечной жизни | **евангелизационная** | разъяснительная | Живую веру находят не в мертвых человеческих религиях, а в живом, воскресшем Господе и Его Слове | Поверь в живого и воскресшего ради тебя Христа, чтобы тебе однажды воскреснуть для вечной жизни с Ним |
| 17 | 1Пет.4:10 | Вера, действующая любовью, служит ближнему всеми имеющимися дарами | Жизнь в браке | назидательная | тематическая | Любить друг друга в браке — это значит служить друг другу | Чтобы всю жизнь любить и быть любимым в семейной жизни, служите друг другу всеми дарами и возможностями с верой в Господа, Который всегда дает многоразличную благодать с избытком |
| 18 | Флп.2:5-8 | Вера, действующая любовью, смотрит на страдания Христа и подражает Его смирению | Страдания Христа | назидательная | разъяснительная | Самая великая любовь Божьего Сына к людям была явлена через самые великие страдания при полном смирении и послушании Отцу | Постоянно взирай на страдания Бога за тебя и безропотно переноси все тяготы жизни, которые Господь всегда направит во благо при твоем смирении и послушании |
| 19 | Кол.3:18,19 | Вера, действующая любовью, служит ближнему по Слову Божьему без всяких условий | Построение счастливой семьи | назидательная | текстовая | Любовь мужа к жене с повиновением Господу и повиновение жены мужу с любовью к Господу — небесный закон счастливого брака | Для создания совершенной семьи муж люби жену без всяких условий, а жена безусловно слушайся мужа |
| 20 | Ин.1:14 | Вера, действующая любовью, взирает на славу Господню и преображает человека в образ Христа | Воплощение Христа | назидательно-вероучительная | текстовая | Пришедший на землю предвечный Бог Сын принес для всех благодать и истину через самоотречение и страдания и явил нам Свою славу, чтобы мы, взирая на нее и подражая Христу во всем, могли преображаться в Его образ | Имей жажду приближения к Богу, живи Его ценностями и постоянно взирай духовными очами только на славу Господа, чтобы преображаться в Его образ |

Справочный материал составлен на основании учебника по гомилетике (Возлюбите чистое словесное молоко: пособие по гомилетике. Второе издание / В.С. Немцев. — Минск: Церковь Пробуждение, 2012 — 464 с.)