**В.С. Немцев**

**Встречи с Любовью**

**20 проповедей о встречах со Христом**

**Минск**

**Церковь «Пробуждение»**

**2010**

**Мф.14:22-33. Встреча с Любовью, побеждающей страх**

Мф.14:22-33: «**И тотчас понудил Иисус учеников Своих войти в лодку и отправиться прежде Его на другую сторону, пока Он отпустит народ**. **И, отпустив народ, Он взошел на гору помолиться наедине; и вечером оставался там один.** **А лодка была уже на средине моря, и ее било волнами, потому что ветер был противный**. **В четвертую же стражу ночи пошел к ним Иисус, идя по морю**. **И ученики, увидев Его идущего по морю, встревожились и говорили: это призрак; и от страха вскричали**. **Но Иисус тотчас заговорил с ними и сказал: ободритесь; это Я, не бойтесь**. **Петр сказал Ему в ответ: Господи! если это Ты, повели мне придти к Тебе по воде.** **Он же сказал: иди. И, выйдя из лодки, Петр пошел по воде, чтобы подойти к Иисусу, но, видя сильный ветер, испугался и, начав утопать, закричал: Господи! спаси меня.** **Иисус тотчас простер руку, поддержал его и говорит ему: маловерный! зачем ты усомнился?** **И, когда вошли они в лодку, ветер утих.** **Бывшие же в лодке подошли, поклонились Ему и сказали: истинно Ты Сын Божий**».

 *Есть горестный удел у нищенской судьбы,*

 *Которую мы сами избираем:*

 *Прожить без перемен, без слез, и без мольбы,*

 *Без горя, без побед и в страхе жизнь убить,*

 *Чтоб быть пустым, трусливо умирая*.

 Кто из нас хотел бы прожить такую жизнь: всего бояться, ничего не пробовать, ничего не менять, никогда не ошибаться и не плакать, никогда не бороться, никогда не страдать и никогда не искать чудес в жизни?

 Если человек не знал поражений в жизни, если он не решался на перемены, а искал только покоя и земного комфорта, то он никогда не познает глубину и радость побед и вряд ли сделает что-то значимое в жизни для людей и для славы Божьей. «*Живущий — значит замеченный людьми*», — отмечал Мартин Бубер. Бог видит каждого человека, Он знает все наши мысли, слышит все слова, видит все поступки и намерения и хочет каждого преображать в Свой образ, совершая это через различные уроки земной жизни.

 Одна уникальная встреча Иисуса Христа с учениками открыла Апостолу Петру и его друзьям великую истину: доверие и любовь к Господу дают силы делать шаги в неизвестность, побеждать страх перемен для исполнения Божьего назначения и проявления небесных чудес на земле. Это была удивительная встреча. Только что на глазах Апостолов и многих тысяч людей Иисус совершил чудо и накормил пять тысяч мужчин, да еще много женщин и детей (еще несколько тысяч), имея только пять хлебов и две рыбы (Мф.14:15-21).«**И тотчас понудил Иисус учеников Своих войти в лодку и отправиться прежде Его на другую сторону, пока Он отпустит народ**. **И, отпустив народ, Он взошел на гору помолиться наедине; и вечером оставался там один.** **А лодка была уже на средине моря, и ее било волнами, потому что ветер был противный»**.

 Только что было чудо насыщения нескольких тысяч человек, была победа веры и была радость свершений. Но вот ученики остались без Учителя, они находятся посредине волнующегося моря, они плывут против встречного ветра, их лодку бьет волнами. Ученики хорошо помнили произошедший с ними ранее случай из их жизни, когда они были в лодке, когда «**сделалось великое волнение на море, так что лодка покрывалась волнами**» (Мф.8:24), когда была буря и ученики думали, что они тонут, а Иисус в это время спал. На крик и призыв учеников Господь встал, укротил бурю, «**запретил ветрам и морю, и сделалась великая тишина**» (Мф.8:26). Господь сменил великое волнение великой тишиной, преподав ученикам тогда важный урок, заключающийся в Его вопросе: «**Что вы так боязливы, маловерные?**» (Мф.8:26). Он, по сути, сказал ученикам: «Никогда не бойтесь, если Я рядом с вами; не бойтесь никаких волнений на земле, потому что Я управляю миром и держу в Своих руках всю Вселенную, а не только бури и ветры в Галилейском море. Из-за ваших сомнений и маловерия дается место страху, а овладевающий вами страх ведет к поражению. Никакие бури не должны быть страшны, если Я вместе с вами в лодке». Такой урок преподал тогда Иисус Своим ученикам. Но здесь другая ситуация: нет угрозы гибели, но есть тревога, что рядом какой-то призрак, который может им навредить. «**В четвертую же стражу ночи пошел к ним Иисус, идя по морю**. **И ученики, увидев Его идущего по морю, встревожились и говорили: это призрак; и от страха вскричали»**. Опять страх, опять он не дает торжествовать в вере, а приводит к пораженческому крику и сковывает действия. Но нашелся Петр, который преодолел страх и вышел из лодки навстречу Христу, ощутив действие Божьего чуда на себе.

 В изучаемом тексте Писания мы дважды встречаемся с действием страха: сначала боятся все ученики, и страх сковывает их; а потом Петр, «**видя сильный ветер, испугался и, начав утопать, закричал**».

 Страх есть преувеличенное ожидание зла или опасности, это такое состояние человека, которое сковывает в нем волю, инициативу, мудрость, подрывает веру и силу к плодоносной жизни. «*Страх опасности всегда страшнее опасности, уже наступившей, и ожидание зла в десять тысяч раз хуже самого зла*», — писал Даниэль Дефо.

 *В детстве мы с мальчишками учились ездить на велосипедах и выписывать различные виражи. Один наш сверстник, которому купили дорогой и блестящий от краски велосипед, боялся поцарапать его, не садился на велосипед и все протирал его тряпочкой. Он так и не научился ездить на нем, и его возила в школу старшая сестра, в то время как все остальные добирались сами на велосипедах*. Если боишься поцарапать себя и велосипед, то не научишься хорошо и уверенно ездить.

 Есть разные страхи, присущие человеку. Есть необходимый и полезный страх, который сдерживает человека и не дает ему совершать необдуманных и опасных поступков: прыгать с балкона многоэтажного дома, входить в клетку с тиграми, страх ребенка касаться горячей плиты и т.д. Есть Божий страх как «**начало мудрости**» (Пс.110:10), который приводит верующего человека к благоговейному поклонению и трепету перед Богом, к боязни огорчить своим поступком любящего и благого Бога. Есть страх, который овладевает человеком, переносится внутрь его, превращается в тревогу и сковывает многие положительные действия.

 Особым препятствием для духовного развития верующих является страх перемен в жизни, страх испытаний, страх потери имеющегося комфорта. Такой страх останавливает наш духовный рост. Не случайно повеление «не бойтесь» встречается в Библии чаще, чем повеление любить, чем призывы к святости и к труду. Один из исследователей Библии Ллойд Огилви заметил важный факт в Священном Писании: там имеется 366 стихов со словами «не бойтесь», т.е. по одному призыву Господа на каждый день года и еще один призыв в запас или на високосный год. Бог не случайно так часто повторяет этот актуальный призыв, потому что страх является главным препятствием на пути исполнения Божьего призыва для каждого из нас и главной причиной неисполнения нашего земного назначения.

 Автор замечательной книги «Прогулки по воде» Джон Ортберг пишет: «*Я верю, что причина, по которой Бог так часто повторяет нам «не бойтесь» в том, что страх способен утопить нас быстрее, чем что-либо другое. Страх разрушает веру и становится основным препятствием на пути доверия и послушания Богу… Страх нашептывает нам, что Бог недостаточно велик, чтобы о нас позаботиться, пытается убедить нас в том, что в Его руках мы не находимся в безопасности… Вдобавок для многих из нас страх стал образом жизни. Редко какая мать напутствует свое чадо словами: «Рискни-ка сегодня разок. Не упусти возможность попасть в опасную ситуацию. Не смотри по сторонам, когда переходишь дорогу… Когда мы молоды, кажется, что неудача не приносит большого вреда. Ни один годовалый ребенок, учась ходить и падая, не говорит себе: «Да, с моей стороны это было глупо и нелепо! Я полагаю, что не создан для ходьбы. Сомневаюсь, чтобы хоть кто-нибудь захотел еще раз полюбоваться, как я грохнусь. Уж лучше я буду ползать всю оставшуюся жизнь, чем вновь переживу этот позор»... Но по мере того, как мы растем и взрослеем, наш страх перед падением тоже растет и крепнет*».

 Как научиться преодолевать страх? Как не бояться перемен и трудностей, без которых нет духовного развития? Как не сидеть сложа руки в лодке и не быть трусливыми критиками Петра, который дерзнул и пошел по воде, а многие комментаторы дают заглавие этому фрагменту Писания «Маловерие Петра»? Нет, это не маловерие, это — сильная вера и высшая школа научения переменам в жизни для познания себя и Господа. Если кто-нибудь сможет сегодня пройти по воде хоть на один шаг больше Петра, то тогда он имеет права сказать о Петре, что он маловерный. Петр, как ребенок, который учится ходить, показал нам, что страх преодолевается доверием Господу и реальными действиями в ответ на Божий призыв. Мы часто готовы анализировать поступки других, но боимся перемен в своей жизни, которые только и характеризуют подлинное следование за Христом.

 Мы боимся перемен, потому что ленивы, потому что имеем слабую веру, потому что принижаем Бога и думаем, что вдруг Он не позаботиться о нас, если мы послушаемся Его и пойдем за Ним, что вдруг изменения нарушат наш духовный мир и мы станем жить хуже и сложнее. И человек стремится к комфорту, к бездейственному покою, к сиюминутным благам, избегая перемен. Но без перемен невозможно преобразиться в образ Христа и быть пригодным для Царства Божьего.

 Несовершенный человек настолько боится перемен и нарушения покоя, настолько привык к тихому и размеренному образу жизни, что даже вечность в раю изображает на свой лад по примеру своих несовершенных ценностей и понятий: все сидят в блаженном покое, никто ничего не делает, все только поют или порхают на небесах. Нет! Царство Божье не будет похоже на дом престарелых; оно не будет похоже на блаженных отдыхающих и живущих воспоминаниями прошлых подвигов; не будет похоже на сообщество личностей, поющих миллионы лет; оно не будет совпадать с нашими плотскими представлениями. Из учения Иисуса Христа мы можем отметить, что Царство Божье будет подобно Хозяину, Человеку, Купцу, Господину, т.е. Господу Иисусу Христу (Мф.20:1-16; Мф.25:13-30; Мф.13:45; Мф.18:11-14; Мф.18:23-35; Мф.24:45-51; Мк.4:26-29; Лк.14:15-24; Лк.16:1-16; Лк.19:11-27). Оно будет строиться исходя из Его природы любви, истины, святости и совершенства; оно даст возможность раскрыть лучшие черты и уникальные возможности каждого человека, созданного по образу Божию, весь мой и твой потенциал, все возможности человека как высшего творения Божьего; Царство Божье будет местом, где мы испытаем всю полноту любви, всю полноту чувств, восторга, благодарности, истинного вдохновения и радости от свершений, для которых мы и были сотворены Господом. Но чтобы иметь это, нам надо верой принять Христа, дать Духу Божьему трудиться в нас, надо преображаться в образ Христов и изменять себя с Божьей помощью, приобретая Его природу и Его характер. Но это невозможно без изменений, без победы над страхом перемен, без испытаний, без временных поражений и без важных духовных побед, т.е. это невозможно без прохождения школы житейских бурь и преодоления трудностей через доверие Господу и без использования Божественной силы и водительства. Это невозможно, если мы сидим в лодке и плывем только по течению, только по ветру житейских событий, а не против него. Нет, да и не будет, ни одного такого человека, который бы попал в рай из-за страха перемен. Справедливо заметил Леонардо да Винчи: «*Кто в страхе живет, тот и гибнет от страха*». Страх перемен превращает человека, созданного по образу Божьему, в безвольного раба и лишает инициативы и творчества. Двигатель страха находится в нашем сердце, а не в руках устрашающего. Полное доверие Богу и любовь к Нему дают силы победить страх. «**В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение; боящийся не совершенен в любви**» (1Ин.4:18).

 Величайшим препятствием для духовного роста является стремление к бездейственному и чрезмерному комфорту. Бог призывает нас через совесть, через Слово, через братьев и сестер, через обстоятельства к тому, чтобы мы оставили свой земной (нами придуманный) комфорт и вышли в бурю труда и жертвенного служения. Но нам трудно и боязно это сделать, нам ничего не хочется менять, нам уже и так хорошо, мы уже дали себе высокую оценку, все объяснили и все расставили на свои места. Проблема вот только в том, что Бог еще не сказал последнего слова. Он чаще всего приглашает нас выйти из привычных обстоятельств и пойти за Ним, неся крест и преодолевая бури. Без таких перемен в жизни не бывает возрастания в вере. Поэтому Господь часто приглашает нас, как некогда пригласил Петра, выйти из лодки, выйти из своих привычек, пройти по воде и стать обновленными после преодоления шторма.

 Ты ходишь в церковь, радуешься проповеди, пению хора, общению с верующими, но сам ничего не делаешь, чтобы служить Господу. Выйди из лодки и шагни в волны служения.

 Ты пребываешь в грехе, этот грех никто не видит и о нем никто не знает, ты привык к нему, ты ничего не хочешь менять, ты оправдываешь себя и так плывешь в лодке лукавства по течению, ошибочно думая, что так будет всегда. Выйди из лодки, соверши покаяние и оставь грех, который всегда перед глазами Господа.

 Ты разочарован в братьях и сестрах, не находишь в церкви то, чего хотел бы, ты ропщешь. Выйди из лодки эгоизма, начни проявлять любовь, поставь целью жизни служение другим, и тогда ты сможешь научиться радоваться ветрам перемен и по-другому увидишь церковь.

 У тебя неудачи в семье, тебя не понимает спутница жизни, ты все меньше видишь того, чего ожидал от нее или искал в ней, тебе жалко себя и ты привык к этой жалости. Выйди из лодки безответственности, измени себя, измени отношение к спутнице жизни, послужи ей, делай то, что приносит ей счастье в жизни, что приближает ее к Богу, веди ее достойно к совершенству как глава домашней церкви, неси на руках молитвы, и тогда ты сможешь пройти разделяющую вас пропасть по воде.

 Ты имеешь хорошее мнение среди братьев о своем служении, но ты знаешь, что можешь делать больше, знаешь, что ты духовно ленивый, что не используешь свои дарования. Выйди из лодки видимого благодушия и шагни навстречу такому труду, которого ты не сможешь совершить спокойно сам без помощи Господа, без постов и молитв.

 У тебя есть неразрешенная проблема в отношениях с братом или сестрой, и ты для удобства и своего душевного комфорта не хочешь даже трогать ее, из-за выгоды закапываешь этот вопрос. Выйди из лодки непрощения и получи Божий мир в сердце и благословение от Господа.

 Ты имеешь такую работу, где тебя все хвалят, уважают, которая приносит тебе хороший заработок, но ты знаешь, что эта работа не славит Господа, а отдаляет тебя от Него. Выйди из лодки выгоды, тщеславия и плотских удобств, чтобы пойти навстречу Господу, и ты увидишь богатства духовной жизни, познаешь глубину небесных ценностей.

 Пример самых кардинальных перемн, давших нам возможность стать детьми Божьими, являет нам Господь Иисус Христос. Что было бы, если бы Христос не оставил славу неба, не уничижил Себя, не принял образ раба, не сошел на эту землю для нашего спасения? Что было бы, если бы Он избегал трудностей, лишений, страданий и служения людям? Мы были бы еще во грехах наших, мы шли бы в ад.

 По примеру Петра мы не должны стремиться только к привычной гавани, но должны быть чуткими к призыву Господа и иметь веру, чтобы что-то изменить в своей жизни и покинуть лодку комфорта. Речь не идет о фанатизме или о том, чтобы менять все, закрыв глаза. Речь идет об изменениях тогда, когда Господь зовет, когда это угодно Богу, когда это приближает к Нему. Матфей оставил привычную лодку таможенника, пошел за Христом и стал Апостолом и автором Евангелия от Матфея. Моисей оставил комфортный дворец фараона, «**отказался называться сыном дочери фараоновой, и лучше хотел страдать с народом Божиим, нежели иметь временное, греховное наслаждение**» (Евр.11:24,25), и поэтому стал великим вождем народа Божьего. Авраам оставил свои богатства, комфорт, оставил родство и на призыв Господа «**повиновался призванию идти в страну, которую имел получить в наследие**» (Евр.11:8), и потому стал отцом всех верующих. Важно было сделать первый шаг веры на призыв Господа.

 Мы изменяемся, когда перестаем быть только наблюдателями, только критиками и трутнями и выходим из лодки. Мало знать о том, что Бог все может сделать через нас, что Бог могуществен. Важно еще делать шаги, давать Богу действовать в нас, приобретать духовный опыт действиями. Одни знания стихов из Библии еще не изменят сердца и характера человека, но для преображения в образ Христа нужно знать Автора Библии, а для этого нужны действия, нужно постоянно делать шаги из привычного состояния в лодке в неизвестность навстречу Христу, на встречу с любовью. И для этого нужна вера, доверие Богу. И даже вера с горчичное зерно может творить чудеса, потому что она уповает на великого Бога. Важно иметь хотя бы такую веру, которая позволит сделать первый шаг к перемене. Достаточно сделать первый шаг, а потом Господь направит и следующие шаги к нужной цели. Как много чудес в своей жизни мы теряем из-за того, что боимся нарушить привычное благодушие, нарушить комфорт, что-то отнять у себя, чтобы приблизиться к Богу и получить во сто крат больше. Господь проходит возле нас, как и возле учеников и Петра и говорит: «**Это Я, не бойтесь»**. Не бойтесь, не сомневайтесь, пусть ваше доверие откроет доступ к Божьей силе. Он часто говорит каждому, как и Петру: **«Иди**». Если бы мы не сделали когда-то такие шаги веры к покаянию и к изменению жизни, то не были бы детьми Божьими. Но дети Божьи должны расти и совершенствоваться, они не должны бояться перемен, которые приближают к Богу.

 Когда мы всего боимся, бережем себя, ропщем, ленимся, критикуем других за их ошибки, сидим в своей привычной лодке, не выходим из нее, тогда мы не ожидаем действий и чудес от Бога и ничего не можем своими силами изменить в своей жизни. И тогда на призыв Господа: «**Кого Мне послать? и кто пойдет для Нас?**» (Ис.6:8), мы бойко ответим: «Не я, Господи, вот он пусть пойдет, пошли его, а я ничего не хочу менять, я привык к своей лодке и прикован к ней цепями земных ценностей». Какой ужасный самообман для человека, который надеется на что угодно, но только не на Бога! Он живет так, как будто Бог всю Вселенную только и создавал, чтобы его не беспокоить. Какой ужасный обман для человека думать, что все будет совершенным, когда он сам не стремится к совершенству и не делает никаких попыток к изменению!

 У русского писателя М.Е. Салтыкова-Щедрина в сказке «Премудрый пискарь» есть образ пискаря, который всего боится, никогда не выплывает из своей норы и не меняет своего привычного мирка по принципу: «Лишь бы чего не случилось, лишь бы все было тихо, лишь бы не умереть». Он никуда не выплывает, не женится, не имеет радостей, а только боится, чтобы его кто-нибудь не съел. И в конце своей жизни он с сожалением вспоминает о ее бесполезности: «*Вся жизнь мгновенно пред ним пронеслась. Какие были у него радости? кого он утешил? кому добрый совет подал? кому доброе слово сказал? кого приютил, обогрел, защитил? кто слышал об нем? кто об его существовании вспомнит? И на все эти вопросы ему пришлось отвечать: «Никому, никто». Он жил и дрожал — только и всего*». Так писал Салтыков-Щедрин, такие люди есть, к сожалению, и в жизни, в том числе и среди христиан. Они всего боятся. Они боятся высказать свои мысли открыто; боятся сказать правду в глаза; они боятся что-то сделать, проявить инициативу; боятся ошибиться; боятся защитить истину — а вдруг при этом потерпят урон или это станет невыгодно; боятся с любовью обличить брата или сестру и помочь им; боятся заступиться за слабого; боятся взять ответственность на себя; боятся больше людской молвы, чем Бога; боятся что-то изменить в своей жизни, живя в привычной и безопасной «норке».

 Эллин Гудер так описал жизнь многих «премудрых пискарей» нашего времени: «*Вы можете есть пресную пищу, чтобы не заболеть язвой желудка; во имя здоровья не пить ни чая, ни кофе, ни других напитков; рано ложиться спать, держась подальше от ночной жизни; избегать всех спорных тем для разговора, чтобы никого не обидеть; не вмешиваться в чужие дела; не участвовать в разрешении проблем окружающих; тратить деньги лишь на самое необходимое и экономить каждый цент. Тем не менее, вы можете свернуть шею в собственной ванной — и поделом вам*». В конечном итоге жизнь без перемен является бессмысленной.

 Необходимо ясно отличать доверие Богу, дерзновение в вере от безрассудства и своеволия, от поиска пустых острых ощущений. У Петра желание выйти из лодки было не просто импульсивным порывом, но выражением любви и доверия Господу. Петр не бросается в воду сразу. Он проявляет удивительное послушание и доверие Господу. Перед выходом в стихию Петр спрашивает волю Божью, он убеждается в том, что его действительно призывает Иисус.«**Петр сказал Ему в ответ: Господи! если это Ты, повели мне придти к Тебе по воде.** **Он же сказал: иди. И, выйдя из лодки, Петр пошел по воде, чтобы подойти к Иисусу»**. Здесь налицо разница между необдуманным порывом и подлинным Божьим призывом покинуть лодку. Понимание того, когда необходимо покинуть лодку и, доверившись Богу, ступить в бушующую стихию, требует мудрости и умения различать Божий голос и Божью волю от своих желаний и порывов. Если призывает Господь, тогда нужно действовать смело и решительно, потому что в таком случае для исполнения Божьей воли Он дает все необходимое и обеспечивает поверившего всем необходимым для удержания на волнах, дает ему все, чтобы тот не утонул. Важно всегда задавать вопросы: «Это мои плотские желания или воля Божья? Это возвысит меня в глазах людей или прославит Бога?» — и честно отвечать на них. Только по воле Господа и на Его призыв надо смело выходить из лодки покоя и действовать.

 Наше призвание имеет вечную ценность. Наша работа, наши мирские успехи, наша карьера могут радовать нас, но они временны, а исполненное призвание имеет вечную ценность, потому что для этого Бог и создал нас на земле. Определи свое призвание в жизни, определи, что ожидает от тебя Господь, действуй в соответствие с этим и будешь счастлив и успешен пред Господом. Нам важно не пропустить то время, когда Бог призывает, когда Он зовет к Себе, зовет на труд, зовет для свершений, для проявления Его славы. Но важно также и не бросаться безрассудно в омут с головой, не считаясь с волей Божьей и не умея ждать. Петр спрашивает Господа и идет навстречу к Нему. **«Господи! если это Ты, повели мне придти к Тебе по воде»**. Петр ясно осознает Божье присутствие.

 Ожидание — это не бездействие, не пассивное времяпрепровождение и не бегство от трудностей. В ожидании Бог учит нас доверию. Петр сначала ожидал повеления Господа, а потом пошел.

 Нам иногда хотелось бы, чтобы Господь скорее помогал нам, скорее заступался за нас. Но мы должны твердо доверять Божьему совершенству и знать, что Господь всегда все делает вовремя. Он «**тотчас понудил учеников Своих войти в лодку**», Он «**тотчас заговорил с ними**», Он «**тотчас простер руку**» Петру. Но, тем не менее, Иисус пришел к ученикам «**в четвертую стражу ночи, идя по морю**», т.е. Он пришел к ним в промежутке от 3 часов до 6 часов ночи, а не перед штормом. Господь не ограждает нас от штормов, но дает силы преодолевать их и учит нас доверять Ему. Благодаря ожиданию ученики приобрели духовный опыт и навыки для служения, они приобрели то, что по своей важности не уступает ожидаемому. Но при этом они не бездействовали. И Петр в данной ситуации умел ожидать Божьего призыва, а когда он прозвучал, то без колебаний шагнул в воду. При этом Петр не требует гарантий, что он не утонет, он ищет возможность прославить Господа верой и ждет только повеления. Когда нас призывает Господь, мы должны смело выйти из привычного состояния и шагнуть верой в неизвестность, в которой все будущее отдается Господу.

 Для выхода из привычных обстоятельств, для того чтобы увидеть чудесные действия Бога над собой, необходимы личные изменения и личные уроки. Петр лично увидел и прочувствовал проявление Божьей силы и чудес в его жизни. Это было восхитительно. Он идет по воде вопреки всем законам физики к Тому, Кто устанавливал эти законы — к Господу. **«И, выйдя из лодки, Петр пошел по воде, чтобы подойти к Иисусу, но, видя сильный ветер, испугался и, начав утопать, закричал: Господи! спаси меня»**. Но вот Петр переводит свой взор на ветер, он видит силу ветра, смотрит вниз и видит бушующее море. Сосредоточенность на трудностях, перевод центра внимания и мыслей на проблемы привели к тому, что он дает место страху и панике. Христос отступает на второй план, Петр начинает сомневаться, начинает тонуть и кричать о помощи. Какой чудный урок дает здесь Господь: наш образ мыслей определяет наше отношение к происходящим событиям, а центр внимания наших мыслей определяет наши действия. Для детей Божьих очень важно давать правильную оценку обстоятельствам, исходя из Божьих планов и ценностей, а также всегда быть сосредоточенными не на трудностях, а на Христе как источнике сил для преодоления любых трудностей. От этого зависит успех нашей жизни. Нельзя считать духовным поражением или провалом житейские неудачи, на которых Бог учит нас. Иногда остановки и падения, которые допускает Господь для нашей учебы, дают в десятки раз более эффективный результат, чем победы. Но вот что при этом важно. Важна правильная и честная оценка и умение слушать Господа. Петр не начал оправдываться перед другими учениками и перед Христом, говоря: «Я немного прошел по воде и мне достаточно, я прошел столько, сколько захотел, пусть теперь попробуют другие», но честно принял слова Христа о сомнении, и потому получил истинный урок, получил духовное сокровище от Христа в свое сердце. Важны не события, не обстоятельства, не победы, не поражения, а как мы относимся ко всему этому, как чутко слушаем Господа в этих уроках жизни, какие делаем выводы для себя и на каком месте находится у нас при этом Бог. Человека можно лишить всего, кроме способности совершать выбор в разных обстоятельствах и отвечать на вопрос: «Чему хочешь научить меня сейчас, Господи?» Как много и ярко говорит об этом Библия. Вот Моисей посылает соглядатаев в землю Ханаанскую (Чис.13:1-34). Они видели одну и ту же землю, одних и тех же людей, были в одних и тех же обстоятельствах. Но как по-разному люди реагируют на обстоятельства и на то, завоюют они или нет ту землю, в которой «**подлинно течет молоко и мед**» (Чис.13:28). Одни испугались и впали в панику, а Халев имел веру в Господа и побеждающий дух (Чис.13:31-34). Не случайно только Халев и Иисус Навин вошли в землю обетованную (Чис.14:30,38).

 Вот могущественный воин из среды филистимлян Голиаф оскорбляет народ Божий и бросает вызов, чтобы кто-то сразился с ним (1Цар.17:1-51). Все израильтяне «**очень испугались и ужаснулись**» (1Цар.17:11), их дух парализован, они в панике. Но вот выступает белокурый пастушок Давид и говорит Голиафу: «**Ты идешь против меня с мечом и копьем и щитом, а я иду против тебя во имя Господа Саваофа, Бога воинств Израильских, которые ты поносил; ныне предаст тебя Господь в руку мою**» (1Цар.17:45-46). Мы знаем, что Давид пращою и камнем поразил Голиафа и была одержана победа над филистимлянами. Давид был тем человеком, который вышел из лодки и изменил всю ситуацию во славу Божью.

 Изменения, даже если они кажутся нам сначала неудачами, формируют наш характер. Чего бы достиг в жизни Моисей, если бы Господь не смирял его в пустыне 40 лет? Чего бы достиг в духовном плане Иосиф, если бы в своей жизни он не пережил предательство братьев, продажу его в рабство, не преодолел соблазна жены Потифара, не испытал горести тюрьмы? Но духовные победы Иосифа были обусловлены важным фактором: он уповал на Господа, «**и был Господь с Иосифом**» (Быт.39:2). И все это Бог совершал, чтобы дать блага и спасение от голода целому народу.

 Еще более ярко мы видим Божью духовную школу на примере Давида, который имел и величайшие победы, и великие падения. Стать мужем по сердцу Божьему Давиду пришлось через школу плача и скорбей, но он никогда не оставлял упование на Бога и был честным и открытым в обстоятельствах, в которые его ставил Господь. Он имел силы делать шаги к изменению характера, признавать падения, раскаиваться, подниматься и просить у Бога: «**Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня**» (Пс.50:12).

 Апостол Павел (бывший гонитель Церкви Савл) прошел очень много уроков и потерпел много неудач, прежде чем понял, что важно исполнять не свои планы на земле, а Божье предназначение.

 Так Бог устроил наше мироздание, что мы больше всего понимаем Бога и себя в процессе преодоления проблем, когда выходим из лодки затишья и комфорта в бурю житейских волнений. Преодоление проблем с Божьей помощью учит нас больше, чем десятки проповедей. Мы больше всего возрастаем духовно, когда выходим из привычного образа жизни и пытаемся пройти по воде, когда мы начинаем тонуть и понимать, что Бог любит нас и дорожит нами; мы возрастаем именно тогда, когда мы осознаем причину падений, чтобы не падать дважды в одну и ту же яму.

 Самая худшая учеба и самая большая неудача — это неверная оценка обстоятельств, в которые поставил Господь. Никто не назовет неудачником спортсмена, который постоянно в течение многих лет проигрывал олимпиады, но, в конце концов, один раз одержал победу и установил новый мировой рекорд. Все те предыдущие поражения при этом не являлись неудачами, а являлись путем к победе. Никто не может сказать ученому, что он неудачник и прожил жизнь зря, если он десятки лет проводил исследования, подтверждая свои гипотезы, постоянно терпел неудачи, но потом открыл важный закон. Никто не скажет человеку, который много страдал без Бога и через страдания пришел ко Христу и был спасен, что его страдания были поражением. Мы все еще в школе Христа, важно каждый экзамен в жизненных обстоятельствах выдерживать правильно, важно участвовать в борьбе, не сходить с дистанции, важно проникать в природу Господа, важно познавать через Его природу себя. Слово Божье учит нас: «**Конец дела лучше начала его**» (Еккл.7:8). Мы еще не в конце учебы, мы еще учимся выходить из лодки и преодолевать штормы и ветра. При этом мы учимся оценивать свои поступки не по принципу: «А что скажут люди?», но по принципу: «Что хочет Господь?».

 Твои планы потерпели неудачу — остановись и подумай, угодно ли это дело Господу — и с радостью избери другой путь, не считая это поражением, а считая Божьим уроком и нежной корректировкой пути.

 Твой сын или дочь огорчили тебя, они совершили грех, и тебя волнует вопрос о том, что подумают люди, и ты испытываешь душевную боль и парализован этими обстоятельствами. Выйди из лодки привычных мыслей и поблагодари Бога, что Он вмешался в их судьбу и остановил на неверных путях, предал все обстоятельства в твои руки и указал верный путь, и взывай с верой к Господу.

 Ты упал духовно, тебя не ценят так, как ценили раньше — остановись, выйди из привычного мирка человеческой славы и научись в Божьей школе пройти по волнам неудач, чтобы одерживать победы Божьей силой; научись за все благодарить и видеть других братьев и сестер, научись любить не только тех, кто любит тебя.

 Ты потерпел урон, ты не знаешь, что делать — остановись и поставь Бога на первое место в жизни, доверься ему, поступай по Его воле, и все станет на свои места. Всегда каждый верующий должен сказать: «Жив Господь!» и поступить по Его воле, а победу даст Бог в свое время.

 Верующие в Господа никогда не будут жаловаться на нехватку проблем, они могут возрастать в вере и тогда, когда тонут, если знают, почему это происходит, и видят Господа и Его руку.

 И только тот, кто смотрит на Всемогущего Бога, а не на трудности и не на силу противника, становится истинным победителем. «**Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**» (Рим.8:31,32). Петр смотрел на Господа и шел по воде, совершая чудеса веры. Но как только он перевел свое внимание со Спасителя на шторм, он начал тонуть.

 Господь в данном случае не останавливает порывы ветра, не усмиряет стихию, а подает руку Петру и поддерживает его. Он желает научить Петра и показать, что ветер не вредит, когда есть твердая вера и взор устремлен на Христа. Он хочет научить тому, что победы в жизни тем величественнее, чем величественнее наш Бог и наша вера в Него. Он хочет научить смотреть не на шторм, не на ветер, а на Христа, научить сосредоточиться на Христе, обладать твердой уверенностью в Его совершенстве и в Его отношениях к последователю. Обладая твердой верой, ученик Христа не побоится трудностей, он не побоится приложить усилия для их преодоления, он смело примет тот жизненный вызов, который Бог допустил для формирования чего-то важного в его характере. Доверие Господу и сосредоточенность на Христе приводят к твердому убеждению, что все усилия по преодолению бурь не тщетны, потому что рядом Тот, Кто формирует нас для Царства Божьего, Кто созидает нас для Своей славы и для нашего блага. Апостол Павел выразил такую зависимость и помощь от Господа словами: «**Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе»** (Флп.4:13). Это означает, что, имея веру в Господа, пребывая в Нем и твердо доверяя Ему, мы сможем преодолеть все испытания и правильно повести себя в любом брошенном нам вызове, потому что «**верен Бог, Который не попустит нам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести**» (1Кор.10:12).

Господь постепенно наставляет учеников. Ранее Он показал, что может усмирить бурю, а теперь показывает, что может ходить по воде, но не только Сам может ходить по морю, но и вести других. Сколько чудных уроков получил Петр и ученики при этом! И они стали другими, потому что Петр вышел из лодки и на всю жизнь понял, что для победы над трудностями надо смотреть не на трудности, а на Христа. Ученики, которые видели и Христа и Петра, ходящими по воде, укрепились в вере, их вера существенно возросла.

 И мы вновь видим встречу учеников с нежной любовью Господа к ним. Бог никогда не разочаровывает. Он не бросает Петра тонущим, но протягивает ему руку. «**Иисус тотчас простер руку, поддержал его и говорит ему: маловерный! зачем ты усомнился?»** В этом вопросе нет укора, нет желания сделать выговор ученику. Господь не рассматривает действия Петра как неудачу, но использует эту ситуацию как урок духовного роста. Только выйдя из лодки, имея дерзновение и веру, Петр понял, что с Господом все возможно. Он также понял, что без веры и без концентрации всех мыслей на Христе он будет тонуть и терпеть неудачи. Характерно, что Иисус делает замечание Петру один на один, когда они еще находятся на воде, а не в лодке вместе со всеми. Иисус как совершенный Учитель хотел, чтобы Петр понял, что причиной его неудачи было не то, что он шагнул в воду, а то, что он испугался, что он усомнился и смотрел на происходящие трудности, а не на Того, Кто управляет всем происходящим. И в этой неудаче Петр сделал шаг вперед в духовном развитии, потому что, только выйдя из лодки, почувствовав победу, и (что особенно важно) честно признав неудачу и поняв причины этого, он мог постичь на всю жизнь драгоценные уроки. Бог формирует нас не только в победах, но и в неудачах, если мы правильно на них реагируем. Больше всего мы приближаемся к Господу, когда правильно реагируем на падения, промахи, неверные действия и делаем правильные выводы. Господь с любовью помог Петру продолжить его духовный рост и духовные открытия. Иоанн Златоуст так описывает заботу и любовь Господа к Петру: «*Как птенца, который прежде времени вылетел из гнезда и готов упасть наземь, мать сажает себе на крылья и опять уносит в гнездо, — так сделал и Христос*».

 **«И, когда вошли они в лодку, ветер утих.** **Бывшие же в лодке подошли, поклонились Ему и сказали: истинно Ты Сын Божий»**. Самым сильным оружием против ложного страха является истинное поклонение Богу, приобретение страха Божьего, который изгоняет страх человеческий. Поклонение Богу есть проявление нашей любви к Нему, проявление нашей добровольной зависимости от Него, вера в Его всемогущество, защиту и охрану, доверие Его совершенным планам по отношению к каждому из нас, признание Его любви к нам и проявление благодарности Богу за то, что мы дороги Ему. Святой восторг от Божьей любви к нам и вера в то, что Он управляет не только всей Вселенной, но и заботится о каждом человеке, и ничего без Его воли не случится ни с кем, делает человека другим. После этого урока Петр и ученики стали другими, они глубже познали Бога. Чем величественнее Господь в наших глазах, тем меньше страха в нашем сердце и тем больше дерзновения. И не случайно эта история заканчивается поклонением Господу. Этот урок важен и для нас. Когда мы слышим Божий призыв, сидя в своей привычной лодке, нужно выйти из привычных обстоятельств, ступить верой в житейскую пучину и в море проблем и с верой смотреть на Христа, а не на трудности. Тогда мы преодолеем всякий ненужный страх, тогда мы ближе познаем нашего Господа, тогда Его величие для нас станет несравненно выше, наша ценность пред Богом сильнее, доверие Ему станет большим, наше преображение будет более эффективным и результаты чудесными. Мы глубже и полнее поймем, что если мы отвечаем на повеление Бога следовать по неизвестному нам пути, Он никогда не пошлет нам бесполезные трудности, Он никогда не даст нам утонуть. Он всегда очертит нам четкие границы жизненной реальности и наших возможностей, Он успокоит все ветра, Он всегда будет рядом. Но нужно не сидеть, сложа руки, а делать конкретные шаги к созиданию. И кто-то должен выйти из лодки, чтобы многие другие могли сказать Господу, видя Его благословения: «**Истинно Ты Сын Божий»**. Через это мы будем глубже познавать Бога и себя и преображаться в образ Христов.

 Итак, сделаем для себя важные **выводы** из этого Божьего урока для учеников:

***Приближение к Господу происходит через перемены в нашей жизни***. ***Преображение в образ Христа и духовный рост происходят не через привычный земной комфорт и покой, а через доверие Господу и шаг в бушующее море перемен по Его призыву***. Чтобы иметь истинное познание Господа и себя, чтобы готовить себя на земле для вечной жизни с Богом на небесах, необходимо:

1. Удалять всякий ложный страх перемен твердой верой и упованием на Господа, зная, что Он всегда рядом со Своими детьми, что в нужное и определенное Господом время Он подаст руку помощи, успокоит все волны бушующих и пугающих нас событий и даст победу. Не бояться пойти по волнам трудностей, потому что Бог всегда рядом и Он учит нас через трудности.

2. Стремиться не к земному комфорту, который является величайшим препятствием для духовного роста, а к преображению себя в образ Христов через преодоление земных трудностей верою; выходить из благодушного уюта и равнодушного спокойствия и действовать во славу Божью.

3. По воле Господа и на Его призыв смело выходить из лодки привычных обстоятельств и всегда видеть Бога и Божьи уроки для нас в Его совершенной школе испытаний, где предусмотрены не только победы, но и падения. Определить свое призвание и смело исполнять его, проявляя терпение и научаясь от Бога в непривычных обстоятельствах.

4. В период особых бурь и испытаний не сомневаться и смотреть не на трудности, не на силу противления ветров, не на свои способности, а на Всемогущего Господа, Который управляет всеми обстоятельствами, всегда заботится о нас, направляет Своей рукою и дает силу для побед.

 Итак, ***для*** ***совершенствования*** ***преодолевай страх перемен доверием Господу и на Его призыв выходи из привычного земного комфорта в бурю дел и испытаний, глядя не на трудности, а на Христа***. Аминь!

 **Ин.2:1-11 Встреча с Любовью на брачном пире**

 Ин.2:1-11: «**На третий день был брак в Кане Галилейской, и Матерь Иисуса была там.** **Был также зван Иисус и ученики Его на брак.** **И как недоставало вина, то Матерь Иисуса говорит Ему: вина нет у них.** **Иисус говорит Ей: что Мне и Тебе, Жено? еще не пришел час Мой.** **Матерь Его сказала служителям: что скажет Он вам, то сделайте.** **Было же тут шесть каменных водоносов, стоявших по обычаю очищения Иудейского, вмещавших по две или по три меры.** **Иисус говорит им: наполните сосуды водою. И наполнили их до верха.** **И говорит им: теперь почерпните и несите к распорядителю пира. И понесли.**  **Когда же распорядитель отведал воды, сделавшейся вином, — а он не знал, откуда это вино, знали только служители, почерпавшие воду, — тогда распорядитель зовет жениха**  **и говорит ему: всякий человек подает сперва хорошее вино, а когда напьются, тогда худшее; а ты хорошее вино сберег доселе.** **Так положил Иисус начало чудесам в Кане Галилейской и явил славу Свою; и уверовали в Него ученики Его**».

 Дорогие жених и невеста! Дорогие родители! Дорогая церковь! Слово Божье повествует нам через многие столетия о чудесной встрече со Христом жениха, невесты и всех гостей, присутствующих на брачном пире в Канне Галилейской. Это была особая и удивительная встреча, произошедшая на третий день пребывания Иисуса в Галилее. И происходящее событие было особенным — создание новой семьи, брачные торжества. По всему видно, что в брак вступали люди с простой, небогатой семьи, но это не умаляло радости и величия происходящего события. И первое, что наполняет наше сердце, при чтении этих строк Писания, это ощущение радости на браке в Кане Галилейской. Какие великие гости присутствовали на этой свадьбе, хотя, возможно, что не все присутствующие и осознавали это: «**На третий день был брак в Кане Галилейской, и Матерь Иисуса была там.** **Был также зван Иисус и ученики Его на брак»**. Сам Господь, Матерь Господа и Его ученики были на этом браке. Какая чудесная встреча с небесным богатством, какая необыкновенная встреча с Любовью, Которая была рядом с женихом и невестой, какое великое благословение и радость!

 Сегодня на нашу свадьбу приехало много гостей: из разных окрестных селений, из столицы, из Америки, и мы все радуемся великому событию — рождению новой семьи. Но самым желанным Господином на свадьбе является Господь Иисус Христос, Который присутствует незримо Духом Святым здесь, живет в сердце жениха и невесты. Если Господь, быв тогда приглашен не Своими родными, пришел на брак в Кану Галилейскую, то тем более Он здесь сегодня, потому что Его дети вступают в брак и Он Сам являет чудо единения сердец.

Верующим людям не чужда радость, они умеют радоваться радостью неизреченной, они умеют благодарить и восхищаться. И наш Учитель Господь Иисус Христос умел радоваться. Он показал ученикам правильное отношение к радостям человеческой жизни, приняв участие в пиршестве. Возможно, Его ученики, будучи воспитаны в строгой школе Иоанна Крестителя, больше постились и ходили хмурыми, но Господь показывает, что «**всему свое время, и время всякой вещи под небом**» (Еккл.3:1), что у последователей Христа есть много радостей и праздников и что сейчас для вступающих в брак время радоваться и любить. Справедливо заметил Ч. Сперджен, что безрадостная вера — это больная религия. Мы имеем радость, которую дал нам Господь, мы имеем такую радость, которую никто не отнимет у нас.

Мы встречаем в Писании, что Господь дважды присутствует на бракосочетании: 1) в Едемском саду, когда Он благословил первый брак Адама и Евы (Быт.1:28 — «**И благословил их Бог**»); 2) в Кане Галилейской, когда Он был приглашен на брак. Присутствие на браке в Кане было первым событием и публичным действием земного служения Христа, где Он явил чудо и положил начало чудесам. И это очень символично и свидетельствует о большом значении семьи и супружества в глазах Господа. Мы читаем в Слове Божьем, что «**Иисус явил славу Свою**», и это произошло не во дворце, не в синагоге, не на площади, а в простом доме, в семье. Этим самым было показано великое значение семьи, показано то, что все дивное и совершенное рождается в тех семьях, где присутствует Господь, что из семьи берет начало все доброе, созидательное, чудесное и восхитительное. Дом является самым дорогим местом для семьи, и в каждом христианском доме должен господствовать Христос. На каждой христианской свадьбе присутствует Господь, Он присутствует не только на свадьбе, но и в течение всей жизни в созданной семье, которая любит Господа и приглашает Его в свой дом и в свои сердца. И сегодня здесь присутствует Господь. И мы все желаем вам, дорогие молодожены, чтобы вы радовались и благодарили Господа за это великое чудо, которое сотворил с вами Господь, соединяя вас в любви на всю жизнь. Не люди, не ваши симпатии, не обстоятельства, не родители, не друзья, а Божья любовь соединяет вас, Божья милость укрывает вас, Божья рука направляет вас, Его благодать будет хранить вас, Божья воля совершается сегодня над вами, и Божье благословение дается вам во всей полноте. И поэтому сегодня для вас не только день трепета, не только начало принятия ответственности друг за друга, не только тайна вступления в царство семьи, не только день особой благодарности Господу, но и день великой радости. Сам Господь благословляет вас и открывает дверь в царство семьи. Это то царство, где проявляется самая прекрасная зависимость друг от друга и ответственность друг за друга; где вы проходите самую лучшую школу смирения, прощения, любви, служения друг другу; где вы имеете самое лучшее эмоциональное и духовное убежище и утешение от боли греховного мира; где проявляется песнь песней человеческих отношений мужчины и женщины, которым Бог дарует детей и вручает ответственность за их подготовку и выбор верных путей в жизни. Брак имеет самую совершенную основу — любовь — и строится на единстве духа, души, тела, на служении и жизни друг для друга, на любви. Бог вручает вас сегодня в подарок друг другу и созидает чудную жемчужину для Церкви Христовой — вашу домашнюю церковь, где муж — любящий и ответственный глава, а жена — радостная и послушная помощница; где муж любит, а жена отвечает на любовь и за все благодарит; где муж проявляет инициативу в служении, а жена поддерживает и вдохновляет эту инициативу. Семья — это сообщество, где действует единственная конституция — конституция любви, любви, которая «**долготерпит, милосердствует, не завидует, не превозносится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит**», любви, которая «**никогда не перестает**» (1Кор.13:4-9); любви, которая «**непритворна**» (Рим.12:9); которая «**не делает ближнему зла**» (Рим.13:10); любви, «**которая есть совокупность совершенства**» (Кол.3:14). И такие подарки, такие возможности Господь вручает сегодня вам двоим, чтобы вы были счастливы. Радуйтесь этому, потому что эти возможности самые совершенные, и все счастье вашей семьи в ваших руках, и все самое чудесное у вас впереди. Г. Гегель сказал: «*Истинная сущность любви состоит в том, чтобы отказаться от сознания самого себя, забыть себя в другом «я» и, однако, в этом исчезновении и забвении обрести самого себя и обладать самим собой*». Радуйтесь, учитесь любить и находить в счастье другого свое собственное счастье, стройте свою семью по Божьим установлениям, где муж — глава, а жена — помощница. Сегодня мы радуемся вместе с вами, зная, что все самые лучшие радости еще впереди.

*Средь женщин самая прекрасная — невеста,*

*Среди чудес — прекрасен чудный дар любви,*

*В любви — от мужа его жертвенность чудесна,*

*Когда он жаждет свет возлюбленной явить.*

*На вас мы смотрим с восхищением сегодня,*

*Бессильны тайну эту молвить словеса,*

*Чрез миг небесной красоты и свет Господний*

*Мы осязаем сердцем Божьи чудеса.*

*Вас Божья благость не прошла сегодня мимо,*

*Пусть жаждет сердце о красе небес просить,*

*Пусть всем захочется любить и быть любимым,*

*И в небеса хвалу в молитвах возносить.*

У вас будет все в жизни: и радости, и победы, и научение, и скорби, и неудачи, и благословения, и нужды. Но если вы пригласите Господа в вашу семью и будете слушать Его глас сердцем, если будете жить по Его Слову и исполнять Его благую, угодную и совершенную волю, то вы увидите, как присутствие Господа рядом с вами будет восполнять все нужды и будет творить чудеса, как это присутствие будет указывать верные пути и давать силы для побед в любых обстоятельствах. Если Бог будет самым дорогим Руководителем в вашей семье, то вы никогда не будете в безвыходном положении, потому что Он «**восполнит всякую нужду вашу, по богатству Своему в славе, Христом Иисусом**» (Флп.4:19). Так было на браке в Кане Галилейской, так будет и после этого брака в вашей местности и всюду для детей Божьих, потому что неизменен Господь и «**вовек милость Его**» (1Пар.16:34), и она никогда не прекратится.

На брачном пире недоставало вина. Вино в Писании символизирует радость. Мы читаем в Пс.103:1,14,15 о делах Божьих: «**Господи, Боже мой! Ты дивно велик, Ты облечен славою и величием… Ты произращаешь траву для скота, и зелень на пользу человека, чтобы произвесть из земли пищу, и вино, которое веселит сердце человека, и елей, от которого блистает лицо его, и хлеб, который укрепляет сердце человека**». В Палестине вино было не такое, как сегодня у нас в стране: это был качественный, но не крепкий напиток, разбавленный водой, чтобы в жару можно было восполнять жажду и чтобы не портилась вода при знойном климате. Вино, которое используют в нашей культуре и которым упиваются люди, христиане не принимают, потому что оно ведет к соблазнам и греху. Для верующих людей есть радость общения в Господе, радость веры, радость спасения и единства, радость любви. Все эти радости не сможет дать никакое вино. Итак, вино символизировало тогда радость, но вот этой радости не хватало на браке в Кане. Свадьба в Палестине всегда была важным событием. Новобрачные были одеты в особые наряды, на головах их были венцы; с ними обращались как с царственными особами и даже называли их царем и царицей, и любое слово их было законом. Брачные торжества в Израиле длились семь дней (Быт.29:27; Суд.14:12-15,17), и как семья в Кане была небогатой, а тут еще пришли и новые гости, то вино кончилось. А гостеприимство на Востоке было священным делом: «**И как недоставало вина, то Матерь Иисуса говорит Ему: вина нет у них.** **Иисус говорит Ей: что Мне и Тебе, Жено? еще не пришел час Мой.** **Матерь Его сказала служителям: что скажет Он вам, то сделайте**». Как мудро поступили жених и невеста, что пригласили на торжества Иисуса. Мать Иисуса, скорее всего, имела отношение к устройству пира, потому что волновалась о том, чтобы всего было достаточно для гостей, и у нее было достаточно полномочий, чтобы повелеть слугам делать то, что прикажет Иисус. Мы можем извлечь отсюда много добрых уроков для своей жизни:

 *1. Мы можем научиться почтению родителей*. Мы видим, как учтив Иисус к Своей Матери, несмотря на то, что Он превозносит приоритет небесного над земным. Мы видим, что Господь не постыдил Свою Мать в присутствии многих людей и не стал Ей противоречить, а почтительно ответил Ей. Господь желает, чтобы не только Мать, но и нуждающиеся обратились к Нему и научились доверять Господу и принимать Его как Даятеля благ. Будучи Богом и осознавая, что время Его чудес еще не настало, что Он должен исполнять волю Отца Небесного, а не волю земных родителей, что Он должен был смотреть на Свою жизнь и на Свои действия не на фоне желаний людей, а в свете предназначения Божьего и на фоне Божьей вечности, Он, тем не менее, почтил Свою Мать, принял Ее просьбу, потому что Им руководило сочувствие к простым людям, чувство любви и доброты к ним, понимание их положения и уважение к Матери. Слова, которые в русском переводе звучат как **«что Мне и Тебе, Жено? еще не пришел час Мой»**, в греческом оригинале имеют другой оттенок, потому что слово «жено» (женщина) имеет смысл русских слов «госпожа», «мадам», «почтенная». Здесь нет укора, а есть мягкая постановка верных приоритетов, подчеркивание разницы между небесным и земным. Господь, по существу, сказал следующее: «Не волнуйся, госпожа, Я контролирую ситуацию и знаю, что происходит, доверься Мне, и Я улажу все Сам, потому что Я думаю не только о земном, но и о небесном и хочу исполнять волю Отца Небесного». И мне хочется пожелать, чтобы вы как молодая семья почитали своих родителей, будучи самостоятельной семьей. В Писании сказано: «**Потому оставит человек отца своего и мать свою, и прилепится к жене своей; и будут одна плоть**» (Быт.2:24). «Оставить» не означает «забросить», чтобы не почитать. Есть разные крайности: или полностью бросить родителей, или жить после свадьбы так, как жили до свадьбы, привязавшись к родителям. Слово Божье повелевает: оставить родителей (почитая их при этом), прилепиться друг к другу и быть одним целым, т.е. жить друг другом, прорастать друг в друга, понимать и познавать друг друга, быть чувствительным к нуждам и радостям другого, отвечать друг за друга. Это значит, что новая семья является суверенной и независимой духовной единицей, новым государством со своими финансами, своим уставом, своими границами, своей ответственностью. Если вы не отлепитесь от родителей и не прилепитесь друг к другу, то вы никогда не станете полноценной семьей. Но если вы не будете почитать родителей, то вы никогда не будете иметь полноты благословений от Бога. И родители должны признать суверенитет новой семьи и не вмешиваться в их жизнь, а обращаться к Господу за помощью. И если молодому мужу или жене родители будут навязывать свои правила, они должны с любовью и почтением сказать, сохраняя верный приоритет небесного и почтение к земному: «Что вам до того, наши дорогие, не бойтесь, мы с Божьей помощью контролируем ситуацию, и все будет хорошо».

 2. *Важно принимать волю Божью и полагаться на Бога в любых ситуациях, даже тогда, когда мы не совсем понимаем Его*. Вы всегда должны знать, что Господь все сделает совершенно, если мы доверяемся Ему и поступаем по Его Слову. Так сделала Мария. Она не знала, что собирается делать Иисус, но Она знала, что Он разрешит ситуацию во благо. Нам важно довериться Господу, чтобы понимать Его, а не только понимать, чтобы доверяться. И для вас в семейной жизни важно научаться принимать волю Божью, а не продвигать свою; важно, как Мария, сказать своим сердцам и характерам: «**Что скажет Он вам, то сделайте**», потому что «**любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу**» (Рим.8:28). Не ждите, что все будет сыпаться с неба. Господь дал вам все потребное для жизни и благочестия: веру, дар Духа Святого, дар вечной жизни, открыл истину, определил смысл жизни, дал самые совершенные заповеди для построения отношений, дал Свою постоянную помощь, дал мудрость, дал силы, дал любовь, подарил вас друг для друга и обещает Свою защиту. Остальное зависит от вас. Берите все эти дары, трудитесь, пускайте в оборот. *Однажды отношения в молодой христианской семье пришли к кризису. Их некогда влюбленные взгляды поугасли, восторг уменьшился, любовь не сияла в их отношениях. Молодые люди пошли посоветоваться к своим родителям, которые были также верующими. Муж жаловался на то, что жена его непослушна, а жена жаловалась на то, что она ждет, когда муж будет любить ее, как Христос Церковь. Отец сказал мужу на его претензию следующее: «Ты можешь мгновенно изменить характер жены и заставить ее быть послушной?». Сын ответил: «Нет». Тогда отец сказал: «Делай то, что можешь ты, а остальное совершит Господь. Не жди послушания от жены, это ее ответственность перед Богом, а проявляй свою ответственность — люби ее, как Христос возлюбил Церковь». Подобный совет дала молодой жене и ее мудрая мать: «Будь с радостью послушной мужу, даже если он сейчас не любит так, как повелевает Писание, и Бог все пошлет в свое время. Находи счастье в том, что ты радуешь Господа и помогаешь мужу научиться лучше любить тебя»*. *Эти мудрые советы родителей и их молитвы были приняты молодой семьей, и через некоторое время муж и жена были более счастливы, чем в первые дни семейной жизни.*

Мудрые жених и невеста, вступая в брак, не только обещают, но и несут счастье друг другу, а немудрые — ждут его только для себя, прикладывая силы не для исполнения своих обязанностей, а для того, чтобы требовать от спутника исполнения его обязанностей. Но счастье так не строится. Я желаю вам быть мудрыми и исполнять свои, Богом данные вам обязанности и повеления, а не требовать исполнения обязанностей своего спутника. Мужья должны помнить и исполнять важнейшую заповедь: «**Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее**» (Еф.5:25) и забыть о том, что Бог говорит о послушании жене, потому что это Бог говорит жене, а не мужу. Жены должны помнить и исполнять для себя важнейшую заповедь: «**Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу**» (Еф.5:22) и забыть о том, что Бог говорит о любви к жене для мужа, потому что это относится только к нему, а не к жене. Муж и жена должны относиться друг к другу, как к святыне, уповая на Господа и доверяя Ему совершенствование своего характера и характера спутника жизни.

 Дорогая невеста! Ты сегодня получишь самое высокое звание для женщины — жена. Будь послушной, кроткой, смиренной, женственной, мудрой устроительницей домашнего очага, добродетельной женой, чудесным и немощнейшим сосудом, способным вдохновлять мужа и через свою слабость давать силу и вдохновение мужу, будь доброй и мудрой матерью. Служи своему мужу с радостным послушанием, потому что он достоин этого и потому что это самое высокое служение женщины.

Дорогой жених! Ты сегодня получишь самое почетное звание для мужчины — муж. Будь благородным, снисходительным, надежным, стойким в вере, чутким и понимающим, любящим и прощающим мужем. Помни повеление Слова Божьего: «**Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствий в молитвах**» (1Пет.3:7). Муж несет ответственность перед Богом за семью, муж формирует атмосферу в доме своей любовью, когда несет с трепетом и нежностью свой драгоценный и хрупкий сосуд.

*Любить жену — заставить добрым взглядом*

*Всей доброте в душе ее ожить.*

*Любить — всегда быть искренними рядом*

*И не бояться сердце обнажить.*

*Любить ее — суметь найти то слово,*

*Которое зажжет для жизни свет,*

*Любить — себя отдать всего, чтоб снова*

*Нашла она Божественный ответ.*

*Любить ее — покрыть любовью нежной*

*Ее ошибки, боль и все в судьбе,*

*Нести сосуд свой хрупкий, белоснежный,*

*И ей позволить больше, чем себе.*

 Муж открывает источники благословений для семьи, когда во всей полноте осознает то, что жена будет счастлива, если она имеет уверенность в муже, если она имеет чувство безопасности, если она знает, что он сможет простить ей все ошибки и будет любить ее, несмотря ни на что, если он (как сказал В. Гюго) понимает, что «*высшее счастье в жизни — это уверенность, что вас любят: любят ради вас самих, вернее сказать — любят вопреки вам*». Научись любить свою жену, как Христос возлюбил Церковь, научись все отдавать для нее: сердце, время, внимание, силы, способности, таланты, деньги, добрые взгляды, восторг. Прими библейские уроки для любви к жене как высший эталон и посвяти свою жизнь ей, потому что она дана тебе от Бога.

*Во все дни к жене любовь яви,*

*Чтоб душа несла небес мгновенья,*

*Можно вдохновлять и без любви,*

*Но нельзя любить без вдохновенья.*

*Себялюбьем можно все убить,*

*Нет любви, где нет к жене вниманья,*

*Можно понимать и не любить,*

*Но нельзя любить без пониманья.*

*Нет движенья — радости не быть,*

*Измененья — свет для умиленья,*

*Можно обновляясь не любить,*

*Но нельзя любить без обновленья.*

*К счастью путь силен восторг пробить,*

*Миг восторга дарит нам удачу,*

*Можно восторгаясь не любить,*

*Но любовь несет восторг отдачи.*

*Пусть коснется жертвенность тебя,*

*Чтоб любил всю жизнь, не уставая,*

*Можно отдавать и не любя,*

*Но нельзя любить, не отдавая.*

Отдавай все свое сердце ей, потому что она достойна этого и потому что в этом есть величие твоего служения мужа.

 3. И еще один важный урок мы можем вынести из рассматриваемого нами текста Писания: *присутствие Господа рядом с нами восполняет все нужды с избытком и творит чудеса, предлагая в конце самое лучшее и самое совершенное*.

Господь совершает чудо, превращая воду в вино. Он не просто восполнил нужду, но восполнил ее с избытком, наполнив шесть каменных водоносов вином. Это было около 600-700 литров вина, которого хватило бы не на одну свадьбу, а на весь город. «**Было же тут шесть каменных водоносов, стоявших по обычаю очищения Иудейского, вмещавших по две или по три меры. Иисус говорит им: наполните сосуды водою. И наполнили их до верха.** **И говорит им: теперь почерпните и несите к распорядителю пира. И понесли.**  **Когда же распорядитель отведал воды, сделавшейся вином, — а он не знал, откуда это вино, знали только служители, почерпавшие воду, — тогда распорядитель зовет жениха**  **и говорит ему: всякий человек подает сперва хорошее вино, а когда напьются, тогда худшее; а ты хорошее вино сберег доселе.** **Так положил Иисус начало чудесам в Кане Галилейской и явил славу Свою; и уверовали в Него ученики Его**».

 Грешный мир сегодня предлагает людям и семьям сначала как бы самое лучшее, а в конце приводит к пустоте и разочарованиям. Но не так у Господа. «**Конец дела лучше начала его**» (Еккл.7:8). Он сберегает все лучшее на конец, Он дарует нашим сердцам, накапливает и сберегает в них лучшее вино, лучшую радость, лучшее блаженство и лучшие черты характера для того, чтобы мы могли возрадоваться в конце жизни и в вечности больше, чем в начале. Относитесь к своей жизни в семье так, как к школе любви и подготовке к вечному блаженству, и не считайте трудности поражением, чтобы получить лучшее вино радости в конце жизни.

 Как и тогда Господь, присутствующий в Кане Галилейской, превратил воду в вино, так и сегодня Он творит чудеса и восполняет нужды в тех семьях, которые приглашают Его в Свою жизнь. Если появятся трудности или проблемы, не впадайте в панику, но обратитесь к Господу. Он любит вас и лучше всех во Вселенной знает, как помочь вам. Вам трудно любить, вы устали, вам тяжело — обратитесь к Господу и к Его Слову и «**что скажет Он вам, то сделайте**». Вы обиделись, вам тяжело прощать, вы думаете, что вас не понимают, вам трудно материально, вас постигли нужды — обратитесь к Господу, приблизьтесь к Нему, и Он разрешит ваши проблемы и даст мир и покой сердцам. Вам легко, вы во всем преуспели, вы счастливы, но уже не видите нужды других и перестали благодарить Даятеля благ — обратитесь к Господу, и Он исправит ваши сердца и пошлет истинную радость. Важно только, чтобы Он в вашей семье был всегда и на самом деле на первом месте, чтобы вы более всего любили Его. Он способен и сегодня превратить наши характеры в такие, чтобы они отражали образ Христов, и подготовить каждую семью к самому величественному и радостному пиру — браку Агнца и Церкви на небесах. «**Блаженны званные на брачную вечерю Агнца**» (Отк.19:9). Сберегите лучшее вино своей любви и радости для брачного пира на небесах, не растеряйте Божьей благодати. И пусть сегодня начало вашей семейной жизни будет шагом для радости на брачном пире в вечности. А для этого позвольте Богу постоянно изменять вас ради счастья другого и для славы Господа.

Итак, подведем **итоги**:

***Присутствие Господа рядом с нами дает истинную радость, восполняет все нужды и творит чудеса***. Для достижения счастья в вашей семье:

1. Радуйтесь и всегда благодарите Господа за чудный дар любви друг к другу и за то, что Он, а не люди, соединил вас любовью и навеки подарил друг для друга.

2. Стройте свои отношения друг с другом и с родителями на основании совершенного Божьего Слова, примите ответственность на себя и исполняйте каждый свои обязанности, чтобы получилось единство сердец: муж — люби свою жену, а жена — с радостью слушайся мужа.

3. Во всех обстоятельствах жизни приглашайте Христа в свою семью, живите Его Словом, уповайте на Него, обращайтесь к Нему, и Он восполнит ваши нужды с избытком.

Итак, ***пригласите навсегда Господа в вашу семью, чтобы в ней царили любовь, радость, совершались чудеса и восполнялись все нужды во славу Божию***. Да благословит вас Господь. Аминь!

**Лк.2:36-38 Встреча Любви и старости**

Лк.2:36-38: «**Тут была также Анна пророчица, дочь Фануилова, от колена Асирова, достигшая глубокой старости, прожив с мужем от девства своего семь лет,** **вдова лет восьмидесяти четырех, которая не отходила от храма, постом и молитвою служа Богу день и ночь.** **И она в то время, подойдя, славила Господа и говорила о Нем всем, ожидавшим избавления в Иерусалиме**».

 Чудесная жизнь Анны, дивный ее образ и пример для всех поколений верующих описаны в трех стихах Библии, где словам тесно, а мыслям просторно. Анна входит в число тех немногих людей, живших во время Первого Пришествия Христа, которые узнали Своего Спасителя, потому что всем сердцем любили и ожидали Его. Кто любит Бога, тот с трепетом и радостью ожидает встречи с Ним, подобно тому, как любящая невеста ожидает с радостью своего возлюбленного жениха. В рассматриваемом нами тексте Писания представлена удивительная встреча старицы с Младенцем Христом. Божественный Младенец с небес, сошедший на землю для спасения людей, и заканчивающая свою земную жизнь, взирающая на небеса и ожидающая своего Спасителя Анна. Встречаются небесное совершенство в Лице Младенца и преклонный возраст с земной мудростью, полученной с небес через веру и любовь к Господу.

Как много сказано для нас в этих нескольких строках повествования Слова Божьего! Мы видим замечательный образец служения Господу в зрелые годы. Обычно все герои веры имели деятельный возраст, но здесь мы встречаем тихий и кроткий свет великого и самозабвенного служения на закате жизни. Один из учителей Церкви Амфилохий Иконийский так охарактеризовал Анну: «*Анна — венец вдовицам: жена по полу, пророчица по достоинству. Вдовством она украсилась, как диадемой царской; дряхлая телом, крепкая духом. При ветхости лица была облечена мудростью, согбенная старостью, бодра была познанием. Увядая от многолетия, цвела боговедением. Постилась, а не пресыщалась; молилась, а не скиталась; пребывала в храме, а не ходила в чужие дома; пела псалмы, а не пустословила*».

Анна была вдовой«**лет восьмидесяти четырех**», которая прожила с мужем от девства своего всего «**семь лет**». После короткой семейной жизни наступили скорбь и горе — Анна потеряла мужа. Из того, что такая замечательная женщина не вышла замуж, следует, что муж был у нее единственным и горячо любимым. Горе не ожесточило сердце Анны, ее жизнь не прекратилась, она не обиделась на Бога, но восприняла события в своей жизни как благую, угодную и совершенную волю Бога и еще ревностней начала служить Ему. Анна не замкнулась в одиночестве, не стала роптать на свою судьбу, не стала обузой для других, не стала объектом жалости, но нашла свое призвание в служении вечному Богу. Обычно вдовам по жизни тяжелее, чем незамужним, потому что они вкусили блага семейной жизни и познали, что значит иметь опору в лице мужа. Иногда вдов сравнивают с птицей, имеющей рану в сердце и имеющей только одно крыло. Но Анна с Божьей помощью имела два крыла: любовь к Господу и веру в Него. Она смирилась под крепкую Божью руку, и Бог вознес ее. И в ее 84 года она имеет ясный ум, она пророчествует и передает людям истины о Боге и о грядущем Мессии, она постится и молится.Она делает это судивительным постоянством. Она **«не отходила от храма, постом и молитвою служа Богу день и ночь.** **И она в то время, подойдя, славила Господа и говорила о Нем всем, ожидавшим избавления в Иерусалиме»**. Ее годы стали не помехой, а богатством, она нашла особо важное применение своим силам для служения Богу и людям. Кто-то из мудрых людей сказал: «*Важно не то, что мы стареем, а то, как мы стареем*». Сегодня многие люди зрелого возраста пытаются искусственно продлить свою молодость, вступают в различные сообщества, путешествуют, находятся на виду, т.е. все делают для себя. Анна же, напротив, все делала для людей во славу Божью и кротко несла свое служение. Ее не всегда замечали люди, но она была на примете у Бога. Постоянное нахождение в присутствии Божьем делали ее разум светлым, душу вдохновенной, а дух чистым. Служение Богу для нее стало на первое место. И вот эта женщина, которая, казалось бы, более всех нуждается в утешении, теперь утешает всех, служит всем, она молится за всех людей и за страну, потому что Божественный мир как неоценимое богатство вошел в ее сердце, и ее душа была заполнена не прошлым, а будущим. Сколько лет можно усердно молиться день и ночь, да еще прибегая к посту? Может, год, может, два. Но Анна несла такое важное служение более пятидесяти лет. Она стоит в молитве за народ, ожидающий избавления с приходом Мессии. Не случайно вместе с праведным Симеоном Анна приходит в храм навстречу великому Младенцу Иисусу, чтобы с радостью увидеть плоды своей веры, чтобы в благоговении и благодарности поклониться Спасителю и быть сопричастницей благословения. Эта встреча — венец ее веры и жизни. Наконец-то, это сбылось, наконец-то, Мессия пришел! И именно эта престарелая женщина вместе со старцем Симеоном делают то, что должны были делать учителя Израиля, священники: она свидетельствует о Христе, потому что другие Его не узнали.

 Какое великое служение совершает эта старенькая и физически слабая женщина! Как, порой, это служение не похоже сегодня на служение некоторых пожилых христиан, которые не умеют ценить свои годы и часто впадают в ропот. Как не похоже, порой, это служение на служение современных сестер со сложной судьбой или одиноких сестер. Мы все ревностно молимся за незамужних сестер, чтобы Господь благословил их семьями, послал спутников жизни по сердцу, и это правильно. Но если создание семьи, а не служение Богу, становится самоцелью и занимает первое место, тогда хождение перед Богом становится неверным, тогда теряются многие благословения. Сестры должны верить и знать, что Господь никогда не оставит их, что и незамужние сестры являются полноценными получателями радости в жизни и они имеют огромные богатства души для служения, а в чем-то имеют даже и преимущества. «**Незамужняя заботится о Господнем, как угодить Господу, чтобы быть святою и телом и духом; а замужняя заботится о мирском, как угодить мужу. Говорю это для вашей же пользы, не с тем, чтобы наложить на вас узы, но чтобы вы благочинно и непрестанно служили Господу без развлечения. Если же кто почитает неприличным для своей девицы то, чтобы она, будучи в зрелом возрасте, оставалась так, тот пусть делает, как хочет: не согрешит; пусть таковые выходят замуж. Но кто непоколебимо тверд в сердце своем и, не будучи стесняем нуждою, но, будучи властен в своей воле, решился в сердце своем соблюдать свою деву, тот хорошо поступает. Посему выдающий замуж свою девицу поступает хорошо; а не выдающий поступает лучше**», — говорит по этому поводу Апостол Павел (1Кор.7:34-38). Никто не будет оспаривать то, что семья — это благословение Божье. Но Слово Божье учит нас, чтобы христиане могли находить себя в служении Богу во всяком положении и в этом служении черпали радость и счастье, в этом находили утешение и высший смысл жизни.

Есть также много примеров, когда незамужние сестры брали и усыновляли детей и готовили их для Царствия Божьего. *Одна молодая сестра усыновила девять детей, смирившись со своей незамужней жизнью. И все вокруг начали говорить: «Это все, теперь она точно похоронила свою семейную жизнь, потому что никто не осмелиться взять девственницу с девятью детьми». Но последнее слово всегда за Господом, Который ставит решающую точку. Вскоре эта сестра вышла замуж. На бракосочетании рядом с женихом и невестой стояли девять детей, которых Бог приготовил для этой семьи, когда они еще не знали друг друга. Воистину, благ Господь, Который никогда не посылает нам трудностей сверх сил!*

 Как важно также старицам и старцам, взирая на пример Анны, достойно проводить свою старость. Французский писатель Франсуа де Ларошфуко (1613-1680) справедливо заметил: «*Как мало на свете стариков, владеющих искусством быть стариками!*». Д. Уиллард писал о таких пожилых христианах: «*Я встречаю много верных христиан, которые, несмотря на свою веру, глубоко разочарованы жизнью. Иногда это происходит потому, что они неправильно относятся к возрасту, переживая старение как отсутствие будущего. Но чаще их разочарование вызвано жизненными обстоятельствами или неправильными решениями и действиями окружающих, а также неосуществленными надеждами. Они ломают голову над тем, где допустили ошибку, и действительно ли Бог был с ними*». Люди иногда не понимают, что все лучшее у верующих еще впереди, а сейчас надо достойно встретить это будущее и с радостью и верой сказать, как писал один служитель Божий: «Здравствуй, старость!» Надо с радостью принять этот этап жизни, земной финиш, чтобы он был прожит достойно, в доверии к Богу, в любви к людям, в молитвах за ближних и дальних, в молитвах за церковь, в освящении души и сердца и в подготовке ко встрече с любящим Творцом. И эти последние штрихи, как последние штрихи подготовки невесты ко встрече со своим женихом, являются самыми трепетными, они по-своему прекрасны и неповторимы, если мы любим своего Небесного Жениха — Христа и готовы броситься к Нему в объятия. Эта финишная ленточка в почтенном возрасте открывает бесконечную жизнь в Царстве Бога, открывает то Царство, о котором написано: «**Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его**» (1Кор.2:9).

Как важно уповать на Господа, найти свое служение, трудиться теми дарами, какие имеются, чтобы не роптать, не быть строгими обличителями и судьями, не стать теми, кто критикует современную молодежь, говоря: «А вот в наше время все было иначе». Как хорошо, когда есть такие зрелые братья и сестры, которые будут просто молиться, которые нежно и с любовью подскажут и поправят, которые поддержат слабого и ободрят уставшего! Такие люди всегда молоды духом и душой, потому что они любят. Мы молоды душой до тех пор, пока способны любить людей не меньше, чем себя. К таким всегда тянется и молодежь, и люди среднего возраста, и пожилые. Это — драгоценные сосуды, о которых сказано в Писании как о тех, которые не относятся к тысячам наставников, но которые относятся к немногим отцам (1Кор.4:15). Мудрые старицы и старцы — это благословение для церкви. Есть своя неповторимая прелесть во всяком возрасте, если человек живет с Богом. В молодости человек учится, в старости понимает и учит; в молодости много эгоизма, а в старости приобретается спокойствие за счет сбрасывания оков себялюбия; в молодости время кажется бесконечным, а в старости мгновения быстротечны, но более ценны; в молодости мы учимся на ошибках, а в старости анализируем поступки и благодарим Бога за школу жизни; в молодости кажется все возможным своими силами, а в старости понимаем, что все возможно только Богу; в молодости цветки жизни распускаются, а в старости они самые красивые, потому что есть мудрость осознавать ценность каждого мгновения жизни; в молодости золотом является сила и задор, а в старости — свет души, почтение, все покрывающая любовь и молодость духа; в молодости человек скор на осуждение, а в старости он становится не препятствием, а опорой для молодых, становится снисходительным, но не равнодушным; в молодости человек не думает о смерти, а в старости готовится достойно перейти в дивный мир Божий. Преклонный возраст не означает остановку жизни и остановку научения от Бога. Верно сказал один мудрый человек, что, в сущности, старость начинается тогда, когда человек утратил способность учиться, а вся учеба верующего направлена на то, чтобы готовиться к радостной встрече с Господом и придти к Нему с добрыми плодами. Для этого надо жить Богом, а не собой, жить для людей, а не для себя. Если христианин научился до старости жить для других, то он моложе многих молодых, и его старость будет торжеством веры и радости. И если в сердце всю жизнь созревала любовь к Богу и к людям, тогда каждая морщинка лица будет улыбаться небесным светом, каждая сказанная мысль будет облечена многовековым опытом, каждое молчание будет понятным языком; каждый добрый взгляд будет ободрять и поддерживать, словно Ангелы, невидимой небесной силой, а каждая молитва будет ключом, открывающим дверь для действия Вседержителя.

Так жила Анна. Ее жизнь в старости сияла светом, потому что весь смысл своей жизни она видела в Боге, она полностью посвятила себя служению, она черпала радость от этой святой посвященности и излучала умиротворение. Ее старость была наполненной благодаря Божественным основам, заложенным в молодом возрасте. Как нужны для церкви такие старицы и старцы, которые, словно ангелы-хранители, охраняют своей любовью и светом церковь от пустоты и лени, от клеветы и раздоров, от греха и лжи! Как нужны такие старцы и старицы, которым можно излить всю душу и у которых можно получить совет и подкрепление! Полноту счастья можно ощутить лишь в зрелом возрасте, когда ясно осознаешь, что жизнь отдана Господу и нет никакого сожаления о прожитых годах. Достоянием Божественной школы является мудрость. «*Мудрецу не свойственно делать то, о чем ему пришлось бы жалеть*», — писал Цицерон, а Аристотель называл мудрость «*самой точной из всех наук*». Личные отношения с Богом и служение Ему открывают источники мудрости и ведения. Мудрость имеет своим источником Бога, Который научает нас: «**Так говорит Господь: да не хвалится мудрый мудростью своею, да не хвалится сильный силою своею, да не хвалится богатый богатством своим. Но хвалящийся хвались тем, что разумеет и знает Меня, что Я — Господь, творящий милость, суд и правду на земле; ибо только это благоугодно Мне, говорит Господь**» (Иер.9:23,24). Слово Божье говорит, что «**приобретение мудрости гораздо лучше золота, и приобретение разума предпочтительнее отборного серебра**» (Пр.16:16).

Мудрость не приходит сама по себе, она приобретается в течение всей жизни. «**Дней лет наших — семьдесят лет, а при большей крепости — восемьдесят лет; и самая лучшая пора их — труд и болезнь, ибо проходят быстро, и мы летим… Научи нас так счислять дни наши, чтобы приобресть сердце мудрое**», — так молился Божий муж Моисей (Пс.89:10,12). Если же мы, как та стрекоза в басне Крылова, пропоем «лето красное», не будем приобретать у Бога в юном и среднем возрасте черты характера Христова, то в старости сделать это часто не представляется возможным. Поэтому благословенная старость закладывается в благословенной юности с Богом. «**Конец дела лучше начала его**» (Еккл.7:8).

Мудрое сердце — это сердце, которое послушно Божьему Слову, которое чувствительно к Божьей воле и воспринимает только небесные ценности; это — любящее сердце, сердце, заботящееся о других и о славе имени Господа, сердце, которое жаждет чистоты и понимает, что «**блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят**» (Мф.5:8). Мудрость — бесценное богатство христиан преклонного возраста.

Мудрость не бывает без любви и истины, она не бывает без жертвенной отдачи. Бог дает мудрость не для того, чтобы держать ее в себе, но чтобы делиться с людьми. И Анна делилась своей верой в Бога и «**говорила о Нем всем, ожидавшим избавления в Иерусалиме**».

 Мудрые и зрелые христиане — самые сильные воины в молитве за церковь, за молодежь, за спасение душ, за страну, за начальствующих. Они немощные физически, но имеют больше опыта и сил духовных и более могут отдавать себя на служение во славу Божью. Если пожилые люди не становятся, как Анна, хорошими управляющими подаренных им Богом сокровищ, значит, они обворовывают себя и Бога и вновь направляют свои взоры внутрь себя, заботясь только о себе. Не так было у Анны, и поэтому она встретилась со Христом, узнала в Младенце Спасителя, и Бог с небес узнал ее как Свою дочь. Какое чудесное и чистое сердце! Какая непревзойденная система ценностей! А кто мешает это сделать каждому из нас?! Кто лишен такой возможности иметь такую золотую старость и быть духом моложе всех молодых?! Кто отнимает у нас такие великие и драгоценные дарования служить Богу и другим до финишной черты?! Никто! Но для этого надо вместо пустых разговоров о братьях и сестрах заняться молитвой за братьев и сестер; вместо светского времяпрепровождения проводить время в доме Божьем и стремиться в общение святых; вместо забот о себе, заботиться о ближних, заботиться о тех, о ком никто никогда не позаботится; вместо поиска удовольствий себе, искать того, как прославить Господа; вместо суда и критики излучать любовь и мудрость; вместо ропота — благодарность за все и благочестивое довольство; вместо требования любви к себе, являть любовь всем, т.е. жить так, чтобы «**если внешний наш человек и тлеет**», то чтобы «**внутренний со дня на день**» обновлялся (2Кор.4:16). Бог даст силы праведнику для служения, в каких бы обстоятельствах он ни был: «**Праведник цветет, как пальма, возвышается подобно кедру на Ливане. Насажденные в доме Господнем, они цветут во дворах Бога нашего; они и в старости плодовиты, сочны и свежи, чтобы возвещать, что праведен Господь, твердыня моя, и нет неправды в Нем**» (Пс.91:13-16). Это не означает, что не будет болезней и проблем в старости, это не означает, что старцы и старицы будут физически сильнее молодых. Но это означает, что утешение Духа Божьего и радость спасения будут свежим елеем для седины, которая находится на пути правды; это значит, что их место посадки в доме Господнем, в раю; что они живут святыми обетованиями и под Божественной защитой и стремятся к небесам; что они будут радостны и уважаемы всеми, будут молиться за всех, показывая природу Божьей любви в их жизни. Это означает, что их внешняя свежесть и сопровождающая их духовность исходит из внутренней Божественной сочности, и их лица уже сияют на земле, как лица Божьих Ангелов на небесах. Это значит, что старость и ожидание встречи с Господом — это не конец, а только начало и предвестие новой жизни в полноте Божьего присутствия.

Жизнь Анны дает нам пример получения спокойствия души в самых трудных обстоятельствах. Каждый, доверяющий Господу и уповающий на Него, может свидетельствовать, что никакие обстоятельства не могут поколебать душу и нарушить покой, если есть мир с Богом и вера, если есть труд для Него. Если христианин доверяет Богу, если он смирен и кроток сердцем, если он любит Бога, то никакая человеческая беда, никакие трудности, никакие восхваления и унижения не смогут сбить его с правильной системы ценностей, потому что он знает, чего он стоит в глазах Господа, Который умер за Него. «**Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире; ибо на Тебя уповает он**», — сказано в Слове Божьем (Ис.26:3). Анна пережила многое, но не упала духом. Жизнь проходит в постоянном страхе, тревоге, неуверенности за завтрашний день только тогда, когда мы надеемся на себя и не доверяемся полностью Богу. Жизнь идет в страхе, если мы не верим, что вся история и все события в Божьих руках, что Бог лучше всех позаботится о нас. Наше спокойствие должно основываться на вере, что действия Бога всегда совершенны, потому что Он — любящий нас Отец и готовит нас не только к тому, чтобы Господь дал хлеб вместо камня у просящих Его, но и к тому, чтобы исполнить Свое конечное желание, о котором написано: «**Не бойся, малое стадо! ибо Отец ваш благоволил дать вам Царство**» (Лк.12:32). И Ему, Творцу и Всемогущему Вседержителю этой Вселенной, никто не сможет воспрепятствовать в осуществлении Его планов, в которых мы — не просто винтики, а возлюбленные дети. И если Сам Бог спас нас, хранит нас, любит нас, ведет в Царство Божье, готовит наши характеры к вечной жизни в Его присутствии, то какими мелкими кажутся нам тогда и наши трудности, и проблемы, и немощи, и болезни, и страдания, потому что мы понимаем, что это — отрезок пути в Царство Божье, что это — необходимый этап рождения нового характера и изменения наших ценностей, что это — благо для нас. Вот почему мы можем с восторгом восклицать вместе с Апостолом Павлом: «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас. Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, обреченных на заклание. Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем**» (Рим.8:31-39).

Я — маленький человек, песчинка во Вселенной среди миллиардов звезд, среди миллиардов людей и творений. Но Бог возлюбил меня, и Его Слово повествует, что Он создал Вселенную также и ради меня, и не только этот мир, но и создаст Новое небо и Новую землю. Как это чудесно и радостно, как это непостижимо!

Нам надо брать пример с Анны, которая могла бы своим любящим сердцем, в своей золотой старости сказать вместе с праведным Симеоном о готовности встретиться с Господом в вечности, потому что земное назначение было исполнено в полноте: «**Ныне отпускаешь раба Твоего, по слову Твоему с миром; ибо видели очи мои спасение Твое**» (Лк.2:29,30). Нам надо брать пример с Анны, чтобы наши зрелые годы жизни, наши последние годы и дни были наилучшими днями, а последние дела — наилучшими делами. Это будет показывать, что мы в правильном положении пред Богом, что наша жизнь является твердым доказательством праведности Господа, и что наша встреча со Христом будет самым радостным и торжественным событием для нас во всей Вселенной и во все времена.

*Одна старая художница-христианка, которая еле стояла на ногах, рисовала картины, отдавая последние силы для написания своего шедевра. Когда ее спросили, почему она трудится и не пользуется заслуженным отдыхом, она ответила: «Я не написала еще своей лучшей картины*». Какой чудесный и правильный принцип. Как важно, чтобы мы были такими верующими людьми, о которых можно сказать: «**Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное**» (Мф.5:3)! Как важно нам никогда не останавливаться, всегда заставлять свой дух не спать, а бодрствовать, заставлять свою душу трудиться! Как важно нам в любом возрасте не делать остановок, пока не наступит встреча со Христом! Как важно жить так, чтобы всегда, имея благодарность Богу за все прошлое, стремиться к совершенству, зная и веря, что лучший день еще не прожит, лучшее дело еще не совершено, лучшие мысли еще не осуществились, лучшее общение еще не состоялось, лучший плод еще не принесен! Так поступала Анна. Она каждый день думала, что еще не совершила своей лучшей молитвы, что еще не прожила лучший день, что еще не встретилась со Спасителем, что еще не все лучшее отдала для служения Богу, что еще не все сказала людям о спасении и о Спасителе. Она каждый день жила и знала, что встреча со Спасителем может наступить в любой день, и потому «**не отходила от храма, постом и молитвою служа Богу день и ночь**». И вот эта встреча произошла. Какое чудо, какая тайна, какая радость! Но этой радости встречи и торжеству победы предшествовала вся жизнь, к этой встрече стремилось сердце, этой встречи искала с жаждой душа. Этой встрече служила любовь к Господу до самых последних дней, сохраняясь, умножаясь и расцветая на девятом десятке лет святой и богоугодной жизни особым духовным благоуханием. О ней справедливы такие строки:

*Ей шел уж девятый десяток,*

*Хоть с мужем семь лет лишь жила.*

*Начало, средина, остаток —*

*Все годы лишь Богу хвала.*

*Ни ропота нет, и ни плача,*

*Есть радость служенья Творцу,*

*И прежние все неудачи*

*Ее приближали к венцу.*

*Служила и денно и нощно*

*При Храме Господнем она,*

*При жизни своей беспорочной*

*Была благодатью полна.*

*В любви к Богу черпала силы,*

*Чтоб людям все сердце вручать.*

*И Бог дал ей встречу с Мессией,*

*Дал силы Христа возвещать.*

*Жила она духом Едема,*

*Где Ангелы славу поют,*

*Вдовством, как цариц диадемой,*

*Всю жизнь украшала свою.*

*Посты все ее и молитвы —*

*Вот труд, больше всяческих мер,*

*Такая чудесная старость,*

*Такой лучезарный пример!*

Итак, **почерпнем для себя важные** **уроки** на примере служения Анны в преклонном возрасте:

***Непрестанное и радостное служение любовью Богу и людям в последние годы жизни на земле — залог радостной встречи со Христом для вечности***. Чтобы иметь радость встречи со Христом для вечной жизни необходимо:

1. *Жаждать встречи с Господом*, чаять Его Пришествия, не отходить от Храма Его Божественных ценностей жизни, с радостью воспринимать любое время жизни как самую лучшую пору, ожидать будущего и достойно проводить старость не как конец жизни, а как окончательную подготовку к началу совершеннейшей жизни с Богом в вечности.

2. *Непрестанно и во всей полноте служить Богу и людям теми дарованиями, которые дал Господь в течение всей жизни*, не делать духовных остановок ни в каком возрасте до встречи с Господом, не искать для себя послабления, но славить Спасителя и свидетельствовать людям о спасении, о Пришествии Христа и словом, и жизнью, излучая радость совершенной веры.

3. Не искать своего, но *избрать верность Господу и как чистая дева служить своему Небесному Жениху*; поставить высшей целью не свое земное и семейное благополучие, но достижение небесных нетленных богатств, прославление Бога своей искренней любовью, возвещение своей жизнью Его праведности, предвосхищая самую великую драгоценность — встречу для вечного блаженства на небесах.

Итак, ***мудро используй свои зрелые земные годы как драгоценное богатство для служения Богу и людям, собирая сокровища на небесах***. Аминь!

**Мк.15:22-39 Встреча с Любовью на Голгофе**

Мк.15:22-39: «**И привели Его на место Голгофу, что значит: Лобное место.** **И давали Ему пить вино со смирною; но Он не принял.** **Распявшие Его делили одежды Его, бросая жребий, кому что взять.** **Был час третий, и распяли Его.** **И была надпись вины Его: Царь Иудейский.** **С Ним распяли двух разбойников, одного по правую, а другого по левую сторону Его.** **И сбылось слово Писания: и к злодеям причтен.** **Проходящие злословили Его, кивая головами своими и говоря: э! разрушающий храм, и в три дня созидающий!** **спаси Себя Самого и сойди со креста.** **Подобно и первосвященники с книжниками, насмехаясь, говорили друг другу: других спасал, а Себя не может спасти. Христос, Царь Израилев, пусть сойдет теперь с креста, чтобы мы видели, и уверуем. И распятые с Ним поносили Его.** **В шестом же часу настала тьма по всей земле и продолжалась до часа девятого.** **В девятом часу возопил Иисус громким голосом: Элои! Элои! ламма савахфани? — что значит: Боже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?** **Некоторые из стоявших тут, услышав, говорили: вот, Илию зовет.** **А один побежал, наполнил губку уксусом и, наложив на трость, давал Ему пить, говоря: постойте, посмотрим, придет ли Илия снять Его.** **Иисус же, возгласив громко, испустил дух. И завеса в храме разодралась надвое, сверху донизу.** **Сотник, стоявший напротив Его, увидев, что Он, так возгласив, испустил дух, сказал: истинно Человек Сей был Сын Божий**».

Голгофа! У кого из людей не застучит чаще сердце и не всколыхнется совесть при слышании этого слова? Здесь была одержана величайшая Божья победа над злом во всей Вселенной. Здесь через неимоверные страдания и смерть Сына Божьего мы, грешные люди, ради которых Иисус и пришел на эту землю, получили возможность иметь вход в вечное Божье Царство, иметь блаженную будущность, цель, смысл и полноту жизни через веру в Господа Иисуса Христа. Мы имеем все это от Бога даром, по благодати, но для Бога наше спасение имело самую высокую цену — жизнь Святого Сына Божьего. Взойди своей верой на Голгофу, дорогой брат и дорогая сестра, приклони свой дух пред величием Божьей любви, посмотри своей совестью на себя со своими грехами в распинающей толпе, ощути душой то, что мог переживать Христос, почувствуй сердцем ту боль, которую перенес Спаситель, чтобы можно было сказать в смирении: «Это все за меня!» и чтобы можно было произнести в изумлении: «Неужели Бог это сделал для меня?!»:

*Неужели, Господи, страданья*

*На кресте Ты для меня свершил,*

*И со мною первое свиданье*

*Было там, хоть я еще не жил?!*

*Там свершилось то, что дух разбудит,*

*Там душа придет в восторг до слез,*

*Там для всех, кто были и кто будет,*

*Навсегда Господь любовь принес*.

 Какие непостижимые ужасы мук, какие тяжкие страдания и какая великая любовь Бога к людям, о которой сказано в Писании: «**Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**» (Рим.8:32)! Эта любовь была в замысле Божьего мироздания задолго до того, как Бог дал человеку свободную волю и создал его по Своему образу. К.С. Динсмор справедливо заметил: «*Крест был в Божьем сердце еще до того, как его установили на зеленой горе за стенами Иерусалима*». И вот теперь на Голгофе эта великая любовь дарится всему миру через величайшие страдания и смерть. Шесть часов мучений и агонии на кресте, к которому Иисус был прибит гвоздями. Шесть часов страданий после шести судов, издевательств солдат и тяжкого пути на Голгофу. Внизу — непонимающая толпа, жаждущая чуда освобождения от физического рабства, справа и слева — разбойники, которые ожидают чуда освобождения от смерти, рядом — растерянные ученики, которые тоже надеются на чудо; тесным кольцом невидимо крест окружен духами зла, которые предвкушают победу над добром; а вверху — Бог Отец с благой и совершенной волей о чуде спасения людей и освобождении человечества из рабства греха. И вся эта величайшая битва проходит через тело, душу и дух Сына Божьего. Взглянем на крест и постараемся увидеть в свете явленной там Божьей любви мелочность нашей суеты, обид и огорчений, а также великий ужас греха и духовного безразличия. Взглянем на крест и на распинаемого на нем Господа. Постараемся увидеть и услышать то, что увидели и услышали тогда те люди, которые имели особую встречу со Христом на Голгофе: римский сотник и разбойник справа.

 Вот измученный Иисус на кресте. Царь царей и Владыка Вселенной имел на земле в Своей собственности только одну одежду, которую у Него отняли солдаты и бросали о ней жребий. Он остается один на один со злом. Он смотрит с любовью на людей, а люди смотрят на Него. Что мы должны сегодня и всегда видеть на кресте Голгофы?

Взирая на Христа, мы должны научиться не зависеть от мнения толпы и не делаться рабами человеков, как это явил Христос и как учит об этом нас Слово Божье: «**Вы куплены дорогою ценою; не делайтесь рабами человеков**» (1Кор.7:23). Когда мы не будем зависеть от того, что делают нам люди, и будем дарить им любовь даже через муки и страдания, мы начнем преображаться в образ Христов. В последнюю неделю жизни Христа на земле и в последние часы земной жизни на Голгофе все это было представлено Господом в самом совершенном виде. И для нас взгляд на Голгофу — это не только воспоминания страданий Христа, но и указание на то, что путь следования за Господом — это путь любви к людям через страдания и скорби, через жертвенность и бескорыстность. Только любовь побеждает, а все остальное, с позиций вечности, терпит поражение. И до тех пор, пока мы будем ненавидеть своего врага или людей, причиняющих нам боль, дверь темницы остается закрытой, и мы как узники зла не можем выйти из этой темницы и из порочного круга и рабства греха, до тех пор мы не годимся быть гражданами неба. Но как только мы начинаем являть любовь через скорби и боль, Сам Бог становится на нашу сторону и творит чудеса с душами людей. Даже если весь мир против нас, Бог становится за нас и дает силы для победы. Как важно нам твердо верить в этот непреложный духовный закон! У нас могут отнять все, кроме права любить. У Христа отняли все земное, Его судили за то, Кем Он был и назывался (Царь Иудейский), Его поносили все прохожие, первосвященники и книжники, «**и распятые с Ним поносили Его**», но никто не смог вызвать в Нем зло и никто не смог отнять у Него небесное право любить. Мы, подражая Христу, можем сказать вместе с Элеонорой Рузвельт: «*Я скорее зажгу свечу, чем стану проклинать темноту*». Христос зажег на кресте яркий свет любви к людям, недостойным ее, т.е. к нам, грешникам. Даже на кресте Христос не думает о Себе, а думает о всех людях земли и о всех ближних. И разбойник справа, и сотник видят в Нем нечто необычное, чего они никогда не видели у других. Его злословят, над Ним издеваются, Его унижают, а Он молится за распинающих и обижающих Его людей, говоря: «**Отче! Прости им, ибо не знают, что делают**» (Лк.23:34). В душе Иисуса не было обиды, гнева или тайного желания наказать тех, кто так жестоко поступает с Ним. Такую молитву о прощении обидчиков могло родить только чистое сердце. Солдаты предложили Ему вино со смирною, которые действовали как притупляющие боль лекарства, но Иисус отказался, чтобы испить всю чашу страданий и понести человеческие грехи в полном сознании. И даже табличка с указанием вины, прибитая над Ним, была очень необычной: «**И была надпись вины Его: Царь Иудейский**». Если бы Он был фанатиком или несерьезным человеком, никто не обратил бы на Него внимания. Если бы Он не был Царем и не имел последователей, то зачем тогда вся эта жестокая игра? Он никого и ничего не боится, не сопротивляется насилию, смирен и кроток, хотя и тяжко страдает, а Его все боятся, потому что если бы Его не боялись, то и не убивали бы. Он не слушает мнения толпы, не внемлет их земным призывам, Его взгляд устремлен в небеса. Он не сходит с креста во время страшной пытки распятия, хотя все помнят и знают о тех чудесах, которые Он совершал, спасая других. «**Э! разрушающий храм, и в три дня созидающий!** **спаси Себя Самого и сойди со креста.** **Подобно и первосвященники с книжниками, насмехаясь, говорили друг другу: других спасал, а Себя не может спасти.**  **Христос, Царь Израилев, пусть сойдет теперь с креста, чтобы мы видели, и уверуем**». Разве не потрясает нас до глубины души обращение злых людей к Творцу и Вседержителю Вселенной: «Э!». Не «Бог», не «Царь», не даже «человек», а самое унизительное: «Э!», что более точно в греческом означает «Ага!» и выражает злорадство и радость оттого, что сейчас Иисус в глазах людей бессилен. Но в этом кажущемся бессилии была самая великая сила любви, спасшая мир. Он не сошел с креста, потому что Его любовь не знает границ и переносит любое страдание.«*Величие человека обнаруживается в его способности успешно переносить трудности и выходить из них обогащенным, а не обедненным*», — сказал Томас Келли. Наш Господь кажущееся великое поражение через страдания превратил в величайшую победу добра над злом.

В последние три часа даже природе был невыносим вид происходящего: «**В шестом же часу настала тьма по всей земле и продолжалась до часа девятого.** **В девятом часу возопил Иисус громким голосом: Элои! Элои! ламма савахфани? — что значит: Боже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?**» Кульминация страданий: Иисус Один принимает на Себя грехи мира, ибо Святой Бог Отец не мог быть причастен ко греху человечества. Три часа тьмы по всей земле. Воистину никогда еще не было и не будет такой смерти. Вся жизнь Христа была любовью к людям, любовью Он запечатлевает и Свою смерть. Знамение, которого искали фарисеи и книжники, явилось по всей земле, но и это не привело всех грешных людей к смирению. Грех мира возложен на святого Христа, Который страдает духом, душой и телом. Отчаянный возглас Христа свидетельствовал о том, что Он страдал не только телом, но и душой, потому что на Его душу легло огромное бремя грехов мира. Он претерпел праведный гнев Божий, излившийся на Него за наши грехи. Иисус не просто запретил грех мира или прогнал его, но Он понес его на Себе в одиночестве. Иисус оставлен Отцом, чтобы мы никогда не были оставлены Им. Если в Гефсиманском саду только приближение смертной чаши потрясало святую душу, то теперь Он пьет эту чашу грехов. Все вопли и стоны мира не смогут выразить и доли той муки и страданий, причиненных душе Христа грехами людей, как эти несколько слов: «**Боже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?**» Это было самым тяжким страданием и самой великой победой. «**Он грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцелились**» (1Пет.2:24).

Иисус все время смотрит на Отца Небесного, а не на людей, Он это делает для того, чтобы привести людей к Отцу в вечность. Пилат думает, что он судит Иисуса, но Иисус Своим молчанием более судил Пилата. Солдаты думают, что они ведут преступника на казнь, но Иисус Своей любовью уводит всех от ужасов греха и умирает ради жизни тех, кто отнимает у Него жизнь. Религиозные фанатики думали, что они покончат со светом истин Христа, но Христос Своей смертью и воскресением возвысил истину и обличил законничество, лицемерие и формальное поклонение. Бесы думали, что они одерживают победу, но Христос Своей смертью навсегда приготовил им мрак осуждения в аду. Никакие гвозди не могут удержать на кресте ту любовь, которая готова нести ради людей любые страдания. Такая любовь заканчивается воскресением, но в ней важно перестрадать, перенести, вытерпеть, уповая на Бога.

Спаситель смотрит с креста на людей как на потенциальных граждан Царствия Божьего, как на братьев, а эгоистичные люди смотрят на свое ничтожное «я». Люди даже в такоймомент скорбей при распятии хотят удовлетворить свое любопытство и хотят экспериментировать с Сыном Божьим тогда, когда Он умирал: «**Некоторые из стоявших тут, услышав, говорили: вот, Илию зовет.** **А один побежал, наполнил губку уксусом и, наложив на трость, давал Ему пить, говоря: постойте, посмотрим, придет ли Илия снять Его**». Но и здесь Иисус смотрит на Бога Отца, доверяется Его воле и вручает Ему Свой дух. «**Иисус же, возгласив громко, испустил дух**». В других Евангелиях написано: «**Иисус, возгласив громким голосом, сказал: Отче! в руки Твои предаю дух Мой. И, сие сказав, испустил дух**» (Лк.23:46) и «…**сказал: совершилось! И, преклонив главу, предал дух**» (Ин.19:30). Совершилось! Это значит «уплачено», Господь совершил искупление и понес всю тяжесть греха на Себе. То, что Он предал дух, указывает на добровольность Его смерти, а также подчеркивает то, что Христос как Бог Сам определил время Своей смерти, потому что ни один простой человек не смог бы сделать это.

С креста Голгофы Бог смотрит на людей глазами любви и показывает нам Своими страданиями, что в Его любви больше всего нуждаются те, кто ее менее всего заслуживает. Григорий Богослов (330-390) справедливо заметил: «*Меньше потребуется слов, если делаешь то, что должно. Живописец больше учит своими картинами*». Римский сотник был так охвачен светом великой любви Христовой и так поражен Его великими страданиями ради других, что он, «**видев происходящее, прославил Бога**» (Лк.23:47) и увидел в Иисусе Сына Божьего: «**Истинно Человек Сей был Сын Божий**». По своему положению сотнику приходилось часто видеть, как умирают на крестах распинаемые. Но он никогда не видел такого спокойствия духа, такой верности Богу и такой любви к людям, какую видит теперь в Сыне Божьем.

Что и кого мы видим на кресте Голгофы? Видим ли мы непостижимую любовь Христа, струящуюся в мир через страдания, принимаемые от людей этого мира? Видим ли мы себя, а более правильно, вижу ли я себя, обходящего трудности, избегающего страдания и борьбу за истину, облегчающего свой крест и расширяющего свой путь за Богом, ищущего своего и не ревнующего о Божьем? Смотрим мы на трудности вниз или же смотрим на небо и в будущее с Богом? Видим ли мы, что надо сделать нам, чтобы быть свидетелями Христовыми на земле? Готовы ли мы дарить любовь через боль и скорби? В сегодняшнем жестоком мире мы испытываем постоянное искушение возвести стены вокруг сердца, чтобы уйти от трудностей, страданий, уйти от боли других. Христос учит нас открывать свои сердца во всех обстоятельствах и нести боль других. Когда мы отгораживаемся от трудностей, мы отгораживаем себя и от того утешения, которое исходит от Бога и других людей: «**Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, Отец милосердия и Бог всякого утешения, утешающий нас во всякой скорби нашей, чтобы и мы могли утешать находящихся во всякой скорби тем утешением, которым Бог утешает нас самих! Ибо по мере, как умножаются в нас страдания Христовы, умножается Христом и утешение наше**» (2Кор.1:3-5). Христос не сказал нам, что мы после уверования никогда не встретимся с трудностями, скорбями, предательством, непониманием, клеветой, гонениями. Он сказал нам совершенно иное: «**В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир**» (Ин.16:33). Он сказал: «**Если мир вас ненавидит, знайте, что Меня прежде вас возненавидел. Если бы вы были от мира, то мир любил бы свое; а как вы не от мира, но Я избрал вас от мира, потому ненавидит вас мир. Помните слово, которое Я сказал вам: раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше. Но все то сделают вам за имя Мое, потому что не знают Пославшего Меня**» (Ин.15:18-21). Он призвал нас к несению трудностей и скорбей: «**Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною, ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее**» (Мф.16:24,25). Он напомнил, что за Ним нельзя следовать налегке: «**И кто не берет креста своего и следует за Мною, тот не достоин Меня**» (Мф.10:38). Он определил путь всех Своих последователей: «**Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их**» (Мф.7:13,14).

 То, что мы можем сделать для Христа, является испытанием нашего служения. А то, что мы можем вынести ради Него, является испытанием нашей ответной любви к Нему. Господь жил так, как учил. Его жизнь преображала души ближних. Все, кто встречался с Иисусом, не могли быть прежними — они или отвергали Христа и становились еще хуже, или же принимали Его истины и приобретали вечность, но они не оставались такими, какими были раньше. Все зависело от их расположения сердца. Вот два человека рядом с Иисусом на кресте, два распятых разбойника, которые находятся в одинаковых условиях и все видят и слышат. Это были действительно настоящие разбойники, потому что сначала они оба злословили Христа. Но один увидел в Иисусе надежду, поверил и приобрел спасение, а другой не видел ничего, кроме себя, и погиб для вечности. Мы видим на примере разбойника слева, что даже самая совершенная любовь может быть отвергнута и оказаться невостребованной, если человек не ищет и не желает принять ее. Мы знаем, что разбойник справа увидел чистоту и святость Господа, и он был единственным человеком во всей толпе, кто заступился за Иисуса и сказал, что Он невиновен. Разбойник справа один восстал против мнения толпы и стал на защиту истины по совести. Любовь Божья тронула сердце этого разбойника, и Иисус спас его тотчас. Любовь Божья совершила чудо прощения и спасения. Любовь Божья изливалась и для одного, и для другого разбойника. Когда один попросил о помощи, Иисус даровал такую любовь, что спас его. Когда другой насмехался и презирал Христа, Иисус любил его так сильно, что, будучи всемогущим Богом, позволил ему делать это, дав ему выбор. Бог всегда дает выбор и нам: оценить любовь Христа и стать Его соработником или же пренебречь ею и жить своими ценностями. Несмотря на то, что не все принимали любовь, Господь являл ее всем. Он изведал все грани скорбей, и нет такого унижения, которое бы не перенес Господь и которое бы не было побеждено Его любовью. Поэтому Он сегодня не только смотрит на нас, но и страдает вместе с нами и указывает пути к победе любовью, которую Он явил на кресте тогда и являет ее нам постоянно. «**Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь**» (Евр.2:18). Благодаря тому, что Господь любит и понимает нас, мы всегда можем придти к Нему, потому что это право Он выстрадал для нас на кресте Голгофы.

Иисус все претерпел ради нас. Эти шесть часов страданий открыли дверь в вечность для тех, кто принял и оценил их. Посмотри на Голгофу и пойми, что все там было для тебя. Пойми и прими, что это было для твоего преображения, чтобы ты жил истинными ценностями и принял сердцем важную истину: то, чего тебе сегодня не хватает, ничтожно мало по сравнению с тем, что ты получил благодаря Голгофскому кресту. Любовь пробивает себе дорогу через терпение, проходя через скорби, клевету, унижения, страдания, она разрывает все препятствия на пути к Богу: «**И завеса в храме разодралась надвое, сверху донизу**». Непосредственный доступ к Богу был теперь открыт для всех людей, и Бог желает нашего присутствия у престола Его благодати. Завеса в храме висела перед входом в Святое Святых и была восемнадцать метров в высоту и девять в ширину. Кровь Христа была пролита, и завеса разорвалась. Ранее в Святое Святых мог входить только первосвященник один раз в году в День очищения, а теперь доступ в Божье присутствие становится привилегией всех верующих. И эта чудесная возможность приобретена путем страданий: «**Итак, братия, имея дерзновение входить во святилище посредством Крови Иисуса Христа, путем новым и живым, который Он вновь открыл нам через завесу, то есть плоть Свою, и имея великого Священника над домом Божиим, да приступаем с искренним сердцем, с полною верою, кроплением очистив сердца от порочной совести, и омыв тело водою чистою**» (Евр.10:19-22). Христос через Свои страдания распахнул настежь врата доступа к Богу и во свидетельство этого разорвал завесу в храме надвое. Этим самым Он также напомнил нам, что еще раз вернется и придет для того, чтобы забрать Своих. Он вернется за теми, кто будет любить и ждать Его от чистого сердца, кто будет взирать на Голгофу, где Господь открыл доступ к небу для спасения верующих. Мы должны помнить об этом, мы должны осознать цену этого спасения.

Люди путешествуют в далекие страны, чтобы восхититься высокими горами, красотой природы, построенными храмами и другими сокровищами архитектуры, а высотой Божьей любви на горе Голгофа восхищаются не всегда и не всегда ценят красоту жертвенных мучений Христа за них. Для христиан так важно иметь правильную оценку! И для этого надо сердцем чаще приходить на Голгофу и припадать духом к подножию креста, на котором Сын Божий терпел мучения за нас. Сам факт этого величественнее всех проповедей, сказанных об этом всеми проповедниками мира за два тысячелетия. *Рассказывают, что в средние века в Европе в одной деревенской церкви священник собрал своих братьев и сестер на служение, посвященное страданиям Христа. Прихожане пришли в церковь, в которой не был зажжен свет. Они долго сидели в темноте и ожидали особой проповеди. Вскоре священник вышел вперед, подошел к изображению распятия и зажег свечу. Ни слова не говоря, он осветил пронзенные ноги Иисуса. Потом зажег еще две свечи у рук Христа. Свет озарил залитое кровью лицо и терновый венец. Затем священник резко дунул, погасил свет и распустил собрание. Не надо было больше ничего, кроме воспоминания величайшего события, которое пронизывает болью любящих Христа.*

Единственная сила, которая может еще удержать этот жестокий мир в равновесии, — это любовь, которой чаще всего приходится пробивать себе путь посредством страданий, проходящих через человеческие судьбы и сердца. Когда мы участвуем в Вечере и вспоминаем страдания Христа, наше сердце говорит: «Мы помним, мы не забыли, что Ты, Господь, страдал за нас, и что Ты придешь за нами. Мы помним, мы не забыли, что и мы должны любить так, как Ты любил и любишь нас. Мы помним, мы не забыли, что если бы не Твоя смерть на кресте, никто из нас не имел бы малейшей надежды быть с Богом в вечности. Мы помним, что мы сейчас стоим пред Тобою, что ничто в нашем сердце не сокрыто от Тебя, что мы должны жаждать очищения сердца, чтобы славить имя Твое. Мы помним, что ничего великого и совершенного не дается просто так, и что Ты ожидаешь от нас терпения и верности во всех обстоятельствах. Поэтому мы помним Голгофу, помним Твоих верных последователей во все века и взираем на Тебя по Слову Твоему: «**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на Начальника и Совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**» (Евр.12:1-3). Пусть наше сердце всегда чувствует боль Голгофы, чтобы оно не огрубело и не забыло, что там, в тяжких муках, за меня умирал Святой Бог, чтобы я мог жить вечно с Ним и был облачен в Его любовь, которой Он обнимал весь мир тогда с креста Голгофы. Оттуда я получил любовь, которой Иисус обнимал тогда еще не родившегося меня, чтобы и я отражал лучи Его великой любви и доносил их людям, ищущим света и спасения, чтобы они могли сказать: «Истинно, что Тот, в Кого они верят, есть Сын Божий, наш Бог и Спаситель».

 Итак, отметим в **заключение**:

***Великая любовь дается через великие страдания***. Для подражания Христу в любви необходимо:

1. Помнить, что мы куплены дорогою ценою, не делаться рабами человеков, но побеждать зло любовью, сохраняя чистым свое сердце и приобретая небесные ценности.

2. Творить любовь во всех обстоятельствах, не взирая на поступки людей, зная, что она рано или поздно достигнет их сердца и укажет путь спасения.

3. Стойко и терпеливо переносить страдания и скорби, подражая Христу, Который все претерпел и знает, как помочь нам во всех обстоятельствах и как дать победу Своим верным последователям.

 Итак, ***смотри сердцем на крест Голгофы, чтобы являть красоту Божьей любви людям через страдания***. Аминь!

**Лк.5:27-32 Встреча Любви с призванием**

Лк.5:27-32: «**После сего Иисус вышел и увидел мытаря, именем Левия, сидящего у сбора пошлин, и говорит ему: следуй за Мною.** **И он, оставив все, встал и последовал за Ним. И сделал для Него Левий в доме своем большое угощение; и там было множество мытарей и других, которые возлежали с ними.** **Книжники же и фарисеи роптали и говорили ученикам Его: зачем вы едите и пьете с мытарями и грешниками?** **Иисус же сказал им в ответ: не здоровые имеют нужду во враче, но больные;** **Я пришел призвать не праведников, а грешников к покаянию**».

 Бывают такие мгновения в нашей жизни, которые определяют всю нашу будущность на земле и в вечности. Бывают такие встречи, которые производят кардинальные перемены в жизни и совершают в нашем характере глубочайшие действия. «*Величие человека заключается в том, что он — единственное из всех творений, способное превратить мгновение в вечность*», — писал И. Гете (1749-1832). Такое действие человек может совершить только с Божьей помощью, когда принимает в сердце верою Христа и получает дар Духа Святого. Бог может незаметно и тихо пройти рядом с каждым человеком и напомнить о Себе в сказанном Божьем Слове; в духовном гимне, тронувшем сердце небесной чистотой; в творении, в голубом небе и звездах; в совести, которая подсказывает, что есть любящий Творец; в трудностях и испытаниях, в которых мы более всего ощущаем свое бессилие без Господа; в людях, которые окружают нас и нуждаются в нашей помощи. Бог всегда рядом, и нам важно не пропустить в своей жизни Его призыв к нашему сердцу и разуму, в котором есть приглашение следовать за Ним и исполнять Его совершенную волю. Никакая встреча со Христом никогда не проходила и не проходит бесследно. Ведь от ответа на призыв Духа Божьего к следованию за Христом зависит и настоящая, и будущая жизнь человека. Встреча может удалить тебя от Бога или приблизить к Нему, но она не останется безрезультатной. Кто-то из нас уже имел личную встречу с Богом и ответил на Его призыв следовать за Ним, кто-то еще размышляет и не осознает в суете текущих дней, что ответ на призыв Господа совершить важные шаги в нашей жизни является всегда самым существенным и превосходит все ответы всей нашей жизни. Идти или не идти за Христом — это больше, чем быть или не быть, это — жить или не жить полноценной жизнью на земле и в вечности. И мы постоянно даем ответ на призыв Духа Божьего своими поступками, в которых мы или приближаемся к Богу, или же отдаляемся от Него. О том, какое важное значение имеет ответ человека на Божий призыв и каковы условия истинного следования за Христом, мы рассмотрим на примере одной встречи простого мытаря с Сыном Божьим, которая произошла около 2000 лет тому назад в Капернауме.

 Наш Господь Иисус Христос после совершения чуда исцеления расслабленного человека «**вышел и увидел мытаря, именем Левия, сидящего у сбора пошлин, и говорит ему: следуй за Мною**». Левий Алфеев (его имя звучит также «Матфей» — Мф.9:9 и означает «дар Господень»), был сборщиком податей или, как тогда называли таможенников, мытарем. Мытари в те времена были самыми презираемыми людьми в Палестине. Исторически система сбора налогов в Римской империи была эффективной и дешевой за счет права продажи сбора пошлин на аукционах. Человек, желавший стать мытарем, покупал права сбора пошлин и обязывался уплачивать правительству определенную сумму денег, а все, что он собирал помимо этой суммы, он мог брать себе. Так как люди не знали всех установленных норм и размера пошлин, а также не знали правил, то такая система приводила к огромным злоупотреблениям и к развращению мытарей. Сборы взимались за повозки, за пользование дорогами, мостами, рынками, за каждое колесо, за продажу определенных товаров и т.д. Мытарь мог остановить кого угодно на дороге, заставить распаковать поклажу и потребовать уплаты налога за что угодно. Народ презирал мытарей. Люди ставили их на один уровень с грабителями и убийцами. Честность среди мытарей была столь редким явлением, что один римский писатель упоминает о памятнике честному сборщику налогов. Особенную ненависть к сборщикам податей питали иудеи по следующим причинам: они считали, что есть только один Царь — Бог, и уплату налогов кому-то другому они считали оскорблением величия Бога; они особенно презирали сборщиков налогов из среды евреев (а Матфей был евреем), потому что те встали на службу завоевателей их страны и богатели за счет своих сограждан; они понимали, что мытари обирают не только свой народ, но и обманывают начальствующих. Поэтому по иудейскому закону сборщику налогов был закрыт вход в синагогу, он был приравнен к нечистым предметам и животным, он не мог быть свидетелем в судебных разбирательствах. Но мытари были очень богатыми, жизнь их протекала в изобилии, они могли позволить себе все и поэтому многие из них не принимали во внимание эти ущемления.

 И вот Матфей сидит на своем рабочем месте. Скорее всего, он много слышал об Иисусе, возможно, он лично присутствовал на проповедях этого Галилеянина, говорившего со властью о таких истинах, о которых до Него не говорил никто, и размышлял об услышанном. Сердце Матфея и разум были в поисках. Он мог бы пойти за Христом, но для этого требовалось оставить свое комфортное место, свой большой заработок, кардинально изменить жизнь и распрощаться с тем, что было достигнуто в течение многих лет. Нам так трудно расставаться со старыми ценностями даже тогда, когда мы видим великую цену новых. Нам часто хочется подождать, успокоить себя тем, что еще все успею, что еще не время. Но только Бог знает самые совершенные времена и сроки, только Он знает намерения во благо, только Он определяет выбор того совершенного момента, после которого наша жизнь будет полна добрых плодов при следовании за Христом или же полна скорбей и бессмысленности при отказе на Его ясный призыв. Он снисходит в любви к нам, зная время нашей готовности принять призыв, поэтому в разное время призывает к Себе Петра, Матфея и Апостола Павла. Слово Божье говорит:

Иер.29:11-13: «**Ибо только Я знаю намерения, какие имею о вас, говорит Господь, намерения во благо, а не на зло, чтобы дать вам будущность и надежду. И воззовете ко Мне, и пойдете и помолитесь Мне, и Я услышу вас; и взыщете Меня и найдете, если взыщете Меня всем сердцем вашим**».

Дан.2:20-22: «**И сказал Даниил: да будет благословенно имя Господа от века и до века! ибо у Него мудрость и сила; Он изменяет времена и лета, низлагает царей и поставляет царей; дает мудрость мудрым и разумение разумным; он открывает глубокое и сокровенное, знает, что во мраке, и свет обитает с Ним**».

2Кор.6:2: «**Ибо сказано: во время благоприятное Я услышал тебя и в день спасения помог тебе. Вот, теперь время благоприятное, вот, теперь день спасения**».

 И вот в такое благоприятное время Господь подошел к Матфею и сделал призыв, простой и ясный призыв без всяких долгих рассуждений и объяснений, потому что Он видел сердце Матфея: «**Следуй за Мною**». У Матфея промелькнуло много мыслей о своем будущем и прошлом. Возможно, он думал, что еще рано что-то менять в этой жизни, потому что и так все хорошо. Возможно, он думал, что уже поздно что-то менять и искать новые ценности и новую жизнь. Но у Бога все совершается в свое время, главное только, чтобы человек вовремя откликнулся на призыв, открыл свое сердце и предал себя в руки Божьи, доверив всю свою судьбу Вседержителю. Об истинном приходе к Богу никогда нельзя сказать, что он сделан рано. Матфей открыл свое сердце и его действия были совершенными. Он последовал за Христом.

 И начало его следования было такое же совершенное, как и вся последующая земная жизнь.«**И он, оставив все, встал и последовал за Ним**». Здесь важно то, что Матфей оставил все, он ни о чем не жалел, он не спрашивал о том, что будет и что его ожидает, он не задавал вопросы и не просчитывал выгоду. Он встал и последовал за Христом, веря, что в Нем сокрыты все источники благословений. Он не просил у Господа, чтобы Тот позволил ему сделать годовой отчет или дал возможность посоветоваться с родными и близкими. Он отдает себя в руки совершенного Бога и готов исполнять Его совершенную волю. Матфей пошел за Богом, а не за человеком, и тем самым определил свою судьбу на земле и в вечности.

 На примере Матфея мы можем сделать для себя важный вывод об истинном следовании за Христом: для приобретения новых и вечных ценностей надо решительно оставить старые и временные ценности. Так было всегда у всех Божьих последователей, у героев веры, у апостолов, у верных Богу Его детей. Вот Христос обращается к Петру и Андрею. «**Проходя же близ моря Галилейского, увидел Симона и Андрея, брата его, закидывающих сети в море, ибо они были рыболовы. И сказал им Иисус: идите за Мною, и Я сделаю, что вы будете ловцами человеков. И они тотчас, оставив свои сети, последовали за Ним**» (Мк.1:16-19). Мы видим, что они тотчас последовали за Ним, оставив свои сети, которые давали им возможность добывать пропитание. Так же поступают Иаков и Иоанн, которые, «**оставивши отца своего Зеведея в лодке с работниками, последовали за Ним**» (Мк.1:20). Самарянка, которая узнала во Христе Мессию, «**оставила водонос свой, и пошла в город, и говорит людям: пойдите, посмотрите Человека, Который сказал мне все, что я сделала: не Он ли Христос?**» (Ин.4:28,29). Еще один из богатых мытарей Закхей, встретившись с любовью Христовой, говорит: «**Господи! Половину имения моего я отдам нищим и, если кого обидел, воздам вчетверо**» (Лк.19:8). Ной оставляет все мирское и строит ковчег спасения, несмотря на отношение окружающих людей, и потому спасается со всем своим семейством, так как последнее слово всегда за Богом, а не за людьми (Евр.11:7). Авраам оставляет родство и идет в неизведанную страну (Евр.11:8). Моисей оставляет дворец фараона и принимает призыв Бога о служении своему народу (Евр.11:24-26). Савл оставляет высокое звание и положение члена Синедриона и на призыв Христа смиренно говорит: «**Господи! Что повелишь мне делать?**» (Деян.9:6). Многие наши братья и сестры оставили свои дома, пожертвовали своим положением и на призыв Господа нести Благую весть людям отдали свои жизни для этой великой цели. Всегда следование за Христом и служение Господу происходит посредством оставления старого и замены его новой жизнью, в которой много трудностей, но еще больше благословений, полноты и смысла. Чтобы быть истинным последователем Христа, надо решительно и бесповоротно оставить все старое и принять Божьи ценности во всем и навсегда. Если ты ничего не оставил в своей жизни ради Христа, то ты не можешь быть истинным Его последователем, у тебя еще не произошла самая важная перемена в сердце, и ты — только номинальный христианин, христианин по форме, но не по сути. *Один богатый человек шел к своему противнику, чтобы примириться, и имел добрые намерения. Его мысли были в будущем мире с этим человеком. На его пути была река, на которой был разрушен мост. Человек первым делом снял дорогие одежды, перебросил их на другой берег, и тем самым принял решение, что возврата назад не будет, и он дойдет до места назначения.* Если твое сердце не ценит будущность как самое дорогое, а цели и мысли не брошены на берег будущего, то ты еще на распутье. К сожалению, много есть христиан по форме, но не по состоянию сердца. Они ходят много лет в церковь, но ничего не хотят менять в своей жизни. Они крепко вцепились в земные ценности и хотят иметь и земные блага, и небесные, ничего не оставляя ради Бога. Они готовы согласиться с новыми ценностями, согласиться, что они хорошие, но они не готовы и не желают оставить старое: старые черты характера, старые привычки, старое положение и выгоду, старые земные достижения, людское уважение и похвалу, старые греховные сообщества, игнорируя предупреждение Божьего Слова о том, что «**худые сообщества развращают добрые нравы**» (1Кор.15:33). Они живут сегодня вчерашним и думают, что сохраняют что-то очень драгоценное, в то время как самое драгоценное уходит от них, самое драгоценное проходит мимо, потому что Бог — не в центре жизни, а где-то параллельно с их своевольной жизнью. Такие люди похожи на человека, обворовывающего самого себя.

*В одной притче рассказывается о бедном человеке, который услышал о царском пире и пришел на него в своих старых одеждах. Царь приглашал всех людей. Единственным условием присутствия на пире было следующее: люди должны были иметь чистые и праздничные одежды и радоваться. Когда бедняк пришел в лохмотьях, ему предложили в его собственность новые одежды, чтобы он переоделся и радостным шел на праздник, а потом эти царские одежды забрал себе. Он переоделся, но свои старые одежды крепко держал в руках. Они издавали неприятный запах, поэтому бедняк ни с кем не общался; его руки были заняты, поэтому он не мог получить никаких яств со стола; его сердце было заполнено мыслями о том, чтобы не отобрали старые одежды, поэтому он не мог радоваться. Его присутствие на пире было пустым и формальным, потому что старые одежды не давали ему увидеть все новое и лучшее*. Так бывает и в нашей жизни, но так не должно быть. Снимите с себя старые лохмотья греховных пристрастий, снимите с себя пятна вредных привычек, оставьте земные цели и привязанности, которые не приближают, а удаляют от вечности, укротите пламя языков для осуждения и очистите сердца для любви. Мы имеем лучшее, поэтому не надо оглядываться на худшее. Нам надо иметь решительность, какая была у Матфея: он сжег за собой все мосты прошлого, в один момент покончил со своим греховным ремеслом, которого он не мог бы получить снова, потому что место было доходным и быстро занималось другими людьми. Если не отложить старого, не будет нового. Апостол Павел пишет: «**А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого человека с делами его и облекшись в нового, который обновляется в познании по образу Создавшего его, где нет ни еллина, ни иудея, ни обрезания, ни необрезания, варвара, Скифа, раба, свободного, но все и во всем Христос. Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу: как Христос простил вас, так и вы. Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства**» (Кол.3:8-14). Он призывает к кардинальным переменам в жизни: «**Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины. Посему, отвергнув ложь, говорите истину каждый ближнему своему, потому что мы члены друг другу. Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем; и не давайте места диаволу. Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся. Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим. И не оскорбляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления. Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас**» (Еф.4:22-32).

В конечном счете, ценность нашей жизни будет определяться теми усилиями и теми жертвами по оставлению старого, которые мы осуществили ради познания и приобретения Божественного совершенства. Нет ничего более ценного, чем вечная жизнь с Богом, и люди не должны так жить и так поступать, будто бы существует что-то еще более ценное. Если поставить на одну чашу весов все ценности мира, все радости земной жизни, все удовольствия, а на другую — вечную жизнь с Богом, то жизнь с Богом настолько дороже, что трудно даже найти сравнение. Что такое восемьдесят лет жизни по сравнению с миллиардами лет, по сравнению с бесконечностью жизни, притом жизни полноценной, жизни святой, жизни любви, жизни, раскрывающей все лучшие возможности человека, созданного по образу Божьему? И если это так, то и наша жизнь должна строиться в соответствии с этими ценностями: Богу — все, грешному миру — ничего.

Ценность человеческой души определяется не имеющимися материальными приобретениями и удобствами, а тем, что он оставил из земного ради приобретения и наполнения себя небесным. Поэтому Апостол Иоанн призывает верующих к решительному оставлению прежних ценностей: «**Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек**» (1Ин.2:15-17). Ценности греховного мира необходимо решительно оставить, потому что они противоположны Божьим ценностям и будут гирями на сердце христианина, старыми лохмотьями для души.

Среди истинных последователей Бога нет никого, кто бы не оставил старое взамен на новое. И никто из нас не может стать исключением. Если ты желаешь иметь вечную жизнь с Богом, то решительно оставь все греховные старые ценности и порви со всем мирским, которое будет только отравлять твою душу и души твоих братьев и сестер. Если мы будем держаться за земное, мы никогда не сможем принять небесное; если мы будем дорожить временным, мы не сможем по-настоящему оценить вечное. Следование за Христом — это кардинальное изменение жизни, а не подкрашивание фасада нашего характера. Божьи ценности и ценности грешного мира кардинально отличаются друг от друга. Поэтому Слово Божье говорит нам: «**Не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога! Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу**» (Иак.4:4). Истинный последователь Христа может быть или другом Богу, или же другом греховному миру, середины нет. Поэтому выбор следования за Богом является выбором полных изменений и полного оставления греховных ценностей мира сего. «*Ничто не велико, что не истинно*», — писал немецкий мыслитель Г. Лессинг (1729-1781). Мы нашли эту истину: она во Христе, и надо все остальное оставить ради этой бесценной жемчужины жизни. Французский мыслитель Н. Шамфор (1740-1794) справедливо утверждал: «*Скажем прямо: счастливо живет в свете только тот, кто полностью умертвил некоторые стороны своей души*». Можно ли перейти на правый берег широкой реки и остаться при этом на левом? Можно ли наполнить сосуд чистой водой, не вылив из него предварительно грязную воду? Можно ли родиться на свет и при этом оставаться еще в утробе матери? Можно ли быть чистым и святым, участвуя в грехах и не раскаиваясь? Можно ли иметь твердые убеждения, но менять их в зависимости от обстоятельств? Можно ли идти за Христом, подражая греховному миру? Можно ли облечься в чистоту, не сбросив с себя старые лохмотья? Конечно, нет! Вся такая суетная жизнь без оставления старого будет похожа на бег на месте.

Матфей оставил все, ему пришлось идти за Христом, оставив дом, друзей. Это было непросто. Но Бог никогда не остается в долгу. Господь обещает Своим последователям: «**Истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или родителей, или братьев, или сестер, или жену, или детей для Царствия Божия, и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущий жизни вечной**» (Лк.18:29,30). Посмотрим, что оставил и что получил Матфей, что он потерял и что нашел. Он потерял выгодную работу, деньги, земное богатство, но нашел Бога, в руках Которого находятся все богатства, и нашел Царство Божие, с которым не могут сравниться все сокровища мира. Он потерял карьеру, но стал великим Апостолом Христа и будет вместе со Христом на престоле «**судить двенадцать колен Израилевых**» (Мф.19:28). Он оставил привычную жизнь, но нашел захватывающую и преображающую жизнь с избытком, жизнь, полную цели и смысла, жизнь кипучую, жизнь преображения себя и других в образ Христов, жизнь любви к людям, нуждающихся в спасении. Он оставил записи сборщика податей, расчеты и отчеты, но написал Евангелие от Матфея, которое читали, читают и будут читать миллионы людей всех стран, веков и народов и которое преображает жизни людей, поколений и народов, потому что эта книга является величайшей из всех написанных книг. Он оставил старых знакомых по работе, но нашел лучшего Друга Христа, Его Апостолов, огромное множество братьев и сестер и приобрел честь не только среди духовного мира и ангелов, но и среди людей всех поколений. Он оставил честолюбивые мирские замыслы и планы, но приобрел счастье познания и исполнения воли Божьей, блаженство участия в созидании Церкви Христовой. Он потерял временную приятную обеспеченность, но нашел Божью защиту, Божье покровительство на все времена и века, нашел вечную жизнь с Богом, нашел прощение грехов, очищение от всякого бесчестия и беззакония, нашел душевный мир и покой. Итак, Матфей оставил все старое, земное, греховное и временное, но нашел все новое, небесное, святое и вечное. Разве ради этого не стоит жить, не стоит следовать за Спасителем?!

Если бы Матфей, как многие люди сегодня, долго думал, размышлял, пробовал, искал чего-то лучшего, то вся жизнь могла бы пройти в напрасных поисках, а для свершений не осталось бы времени. Люди, которые большую часть своей жизни ищут, как жить, являются несчастными людьми, потому что им некогда жить. Немецкий мыслитель, лауреат Нобелевской премии мира 1952 года Альберт Швейцер (1875-1965) писал: «*Счастливы те, кому годы труда отпущены в большей мере, чем годы поисков и ожидания! Счастливы те, кто в конечном счете сможет отдать себя по-настоящему и без остатка!*».

**«***Если у тебя есть нечто лучшее — предложи, а если же нет — покоряйся*», — говорили древние (Гораций). Время жизни неумолимо убегает, а успеть сделать надо так много.Римский император Марк Аврелий (121-180) писал: «*Живи так, как будто ты сейчас должен проститься с жизнью, как будто время, оставленное тебе, есть неожиданный подарок*». И этот подарок мы должны отдать на служение Богу и людям любовью, чтобы каждое мгновение нашей жизни органически сплеталось с вечностью.

Истинное следование за Христом у Матфея проявилось еще и в том, что он начал правильно смотреть на людей, любить людей и заботиться об их будущем, уповая не на человека, а на Бога. Нам нужно научиться смотреть на грешного человека не как на преступника или врага, а как на больного человека, который не может исцелиться ничем иным, как только истинами Слова Божьего, ведущими к покаянию и следованию за Господом. Господь сказал гордым фарисеям, которые считали себя праведными, что «**не здоровые имеют нужду во враче, но больные**». Матфей понял, что такие, как он и как его друзья-мытари, больше всего нуждались во Христе. Он сразу же начинает свидетельствовать действиями своим друзьям и указывает им на Христа. Это является высшим проявлением любви к друзьям и ко всем знакомым. Матфей хотел почтить Господа, открыто засвидетельствовать о своих переменах в жизни и о своих новых убеждениях и ценностях. При истинном следовании за Христом так важно не скрывать своих убеждений, не прятать свою веру от близких, но открыто свидетельствовать о ней. Это надо делать сразу, чтобы иметь в глазах друзей авторитет и поставить их перед выбором. Человек, который сам боится своих убеждений, никого не сможет убедить в истине. Он будет только предметом насмешек. Но твердый человек будет иметь уважение даже среди противников. Немецкий поэт И.Ф. Шиллер (1759-1805) писал: «*Убежденному убеждать других не трудно… Горе мне, если мои убеждения будут колебаться в зависимости от моего сердца*». Матфей сразу открыто говорит о своем выборе и указывает на Носителя и на Источник ценностей его жизни — на Христа. Он делает это с великой радостью, устраивает праздник, приглашает Христа в дом: «**И сделал для Него Левий в доме своем большое угощение**». Он познал величайшую истину, он последовал за Христом, он изменил свою земную систему ценностей на небесную, и поэтому он не боится мнения людей, не боится насмешек, не боится упреков и оскорблений. Он тверд, потому что знает, что Господь есть Бог, Который в любви к людям прощает все грехи и изменяет сердце. И если святой Сын Божий не почел для Себя оскорблением и унижением призвать на служение презираемого всеми мытаря, то тогда со стороны Матфея должна проявляться такая же любовь к людям, независимо от их отношения к нему. Со стороны людей казалось, что более худшего кандидата в последователи (а тем более в Апостолы), чем Матфей, найти было невозможно. Но встреча с любовью Божьей изменяет человеческие судьбы. Бог видит сердце, Он любит каждого и желает Своим прикосновением любви исцелить наши сердца. Исцеляет только любовь, а осуждение, зло, ненависть и превозношение только ранят душу. Христос видит в призываемых не только то, кем они являются, но и то, кем они могут стать. И только Он знает, как это сделать. Поэтому Он как Целитель говорит о лекарстве любви и истины для спасения душ. «**Книжники же и фарисеи роптали и говорили ученикам Его: зачем вы едите и пьете с мытарями и грешниками?** **Иисус же сказал им в ответ: не здоровые имеют нужду во враче, но больные;** **Я пришел призвать не праведников, а грешников к покаянию**». В Господе как Целителе душ нуждались не только мытари, но и все грешники, а в первую очередь самоправедные фарисеи, которые считали, что они любят Бога и людей. Но разве может быть любовь у тех людей, которые не желают звать Врача к больному только потому, что он болен? Конечно же, нет.

 Обратившись к Господу в покаянии, приняв крещение и сделав выбор следовать за Христом, мы должны понимать, что это только начало пути, который надо пройти достойно. Мы видим, как Матфей не смотрит на мнение грешных людей, не принимает во внимание их оценку, потому что он смотрит на Христа. Для истинного следования за Христом так важно смотреть на совершенного Господа, а не на слабых людей. Любой, даже самый святой человек, может падать, ошибаться, быть несовершенным, быть соблазном для других, потому что он еще на земле, и Бог еще трудится над ним. Если мы желаем быть истинными последователями Христа, то надо смотреть на Него, подражать Ему и не искать оправдания своим проступкам в слабости других людей, говоря: «Если уж он позволяет себе это, то я тем более». Бог нигде не говорит о том, чтобы мы подражали людям. Он нигде и никогда не оправдывал грехи одного человека еще большими грехами другого человека. Он через Свое Слово говорит нам иное:

Пс.61:4: «**Доколе вы будете налегать на человека? Вы будете низринуты, все вы, как наклонившаяся стена, как ограда пошатнувшаяся**».

Ис.2:22: «**Перестаньте вы надеяться на человека, которого дыхание в ноздрях его, ибо что он значит?**».

Еф.5:1: «**Итак, подражайте Богу, как чада возлюбленные**».

Евр.12:1,2: «**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на Начальника и Совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия**».

2Кор.3:18: «**Мы же все открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа**».

 Следование за Христом предполагает не только отказ от старых черт характера, старых привычек и ценностей, но и отказ от старых эталонов. Чтобы не разочароваться в человеческих слабостях, никогда не нужно очаровываться человеком, потому что всякий человек слаб. Человека надо любить, а не ставить на Божий пьедестал. Истинный последователь Христа должен сверять свои поступки только с Божьим эталоном и стремиться подражать Христу. Иных эталонов для Его последователей у Бога нет и быть не может. Не случайно наш Господь дает через Апостола Иоанна всем нам важный принцип в тех обстоятельствах, когда мы начинаем смотреть на других и через других людей измерять свои пути в настоящем и в будущем: «**Что тебе до того? Ты следуй за Мною**» (Ин.21:22). Это означает: не смотри на недостатки других, не смотри на судьбу других, не смотри на их проблемы, не измеряй себя по меркам других людей, но ты верь, ты следуй истинным путем, ты люби людей и Бога, ты неси свой крест, ты будь верным Господу, ты неси добрые плоды и добрую атмосферу в свою церковь, и Господь всегда будет с тобой, всегда будет благословлять тебя, преобразовывать в Свой образ и прославляться через тебя.

 Итак, сделаем **выводы** из сказанного:

***Истинное следование за Христом связано с решительным оставлением всего прежнего образа жизни***. Чтобы быть достойным последователем Христа и истинным христианином, необходимо:

1. *С благодарностью и великой радостью откликнуться на призыв Христа без всяких условий*, потому что Бог в совершенстве знает самое лучшее время для нашего призвания к следованию за Ним и по Своей великой любви приглашает нас, несовершенных людей, к полноценной жизни с избытком на земле и к блаженному совершенству с Ним в вечности.

2. *Решительно и без всякого сожаления оставить все старые и несовершенные земные ценности ради приобретения новых и непревзойденных Божественных ценностей*, ради украшения своего характера вечными добродетелями и облечения себя в нетленные одежды спасения. Разрыв со старыми ценностями необходимо осуществить решительно и бесповоротно, потому что, не оставив старое, мы никогда не получим новое, а то, что дает нам Бог, несравненно лучше всего того, что мы когда-нибудь имели.

3. *Смотреть не на людей, не на их мнения, не на человеческие слабости и ошибки, не на трудности жизни, а на совершенство Христа*, подражая Ему во всем, проявляя любовь ко всем людям и преображаясь в Его образ.

Итак, ***для следования за Христом решительно оставь все старое, земное и временное, чтобы получить в Господе все новое, небесное и вечное***. Аминь!

Лк.23:33-43 **Встреча с Любовью на кресте**

Лк.23:33-43: ***3*И когда пришли на место, называемое Лобное, там распяли Его и злодеев, одного по правую, а другого по левую сторону.** **Иисус же говорил: Отче! прости им, ибо не знают, что делают. И делили одежды Его, бросая жребий.** **И стоял народ и смотрел. Насмехались же вместе с ними и начальники, говоря: других спасал; пусть спасет Себя Самого, если Он Христос, избранный Божий.** **Также и воины ругались над Ним, подходя и поднося Ему уксус** **и говоря: если Ты Царь Иудейский, спаси Себя Самого.** **И была над Ним надпись, написанная словами греческими, римскими и еврейскими: Сей есть Царь Иудейский.** **Один из повешенных злодеев злословил Его и говорил: если Ты Христос, спаси Себя и нас.** **Другой же, напротив, унимал его и говорил: или ты не боишься Бога, когда и сам осужден на то же?** **и мы осуждены справедливо, потому что достойное по делам нашим приняли, а Он ничего худого не сделал**. **И сказал Иисусу: помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое!** **И сказал ему Иисус: истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю**».

«*Нет любви к жизни без отчаяния в ней»*,— говорил Французский писатель Альбер Камю (1913-1960). Бог учит нас в земной жизни одной важной истине: мы всегда должны стремиться к Его помощи и любви. Человек проходит в жизни разные периоды: раздумий, радости, скорбей и отчаяния. Самое главное при этом — дать место для Бога, не вырываться из рук Небесного шлифовальщика до тех пор, пока Он не отточит у Своего бриллианта какую-то грань характера. Нам важно правильно переживать эти святые мгновения и выходить победителями из любых обстоятельств. Можно ли победить обстоятельства, можно ли получить радость в самой отчаянной ситуации, как найти выход из, казалось бы, безвыходного положения? Слово Божье дает нам побеждающий принцип: ищи во всех ситуациях Божью любовь и стремись к ней всем сердцем. Такая встреча с любовью Божьей произошла у разбойника на кресте, стоявшем рядом с крестом, на котором распинали Господа и Спасителя Иисуса Христа.

 Последние часы земной жизни Христа явили людям столько любви, сколько не смогут вместить все люди, жившие во все времена на земле! Сам факт смерти Святого Сына Божьего за грешных людей поражает воображение, и нет такого разума, который мог бы объять величие любви Бога к людям. Но то, что наш Господь умер за нас такой мученической, такой унизительной и такой позорной и страшной смертью от рук грешников, совершенно непостижимо. И мы никогда не должны забывать, что такая непостижимая любовь была явлена Господом каждому из нас. Эта любовь из небесных глубин осенила крест Голгофы. Эта любовь, соприкоснувшись с деревянным крестом, придала ему красоту небес, принесла нам бальзам исцеления через раны Спасителя, «**дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды**» (1Пет.2:24). Все то, чего когда-либо касался Христос, и все те, которые прикоснулись к Его любви, преображались и украшались ореолом чистоты и небесного смысла, приобретали особую глубину и совершенство.

Распятие Святого Сына Божьего явилось проявлением величия любви Божьей, встретившейся с жестоким, циничным и безумным греховным человечеством. Там, на Голгофе, была представлена зависть религиозных начальников, насмехавшихся над любовью Христа и говоривших: «**Других спасал; пусть спасет Себя Самого, если Он Христос, избранный Божий**». У креста мы встречаемся также с безумием и цинизмом воинов, которые в своей слепоте не видели во Христе не только Спасителя, но не видели даже Человека. Там было явно продемонстрировано и безразличие народа к самым важным событиям в духовном мире, потому что «**стоял народ, и смотрел**», но духовные глаза были закрыты: они пришли на зрелище и потому видели только зрелище, но не видели любви Христа, Который всю Свою земную жизнь посвятил им, ослепшим от грехов людям. На кресте мы видим злобное осуждение и злословие разбойника слева, попавшего в отчаянные обстоятельства по своей собственной вине и выражающего высшую степень человеческого эгоизма словами: «**Если Ты Христос, спаси Себя и нас**». Он злословил Господа, как будто не сам разбойник, а Господь был виновен в том, что он попал в руки человеческого правосудия. У неправды всегда виновата истина. При этом самое главное заключалось в том, что спасение Христа от казни нужно было для разбойника только для того, чтобы спасти его неким чудесным образом, как это не раз для многих являл Господь. Но здесь Господь молчит. Любовь Божья побеждает молча. Она истекает кровью, она переносит самые позорные унижения, но невидимо для всех торжествует в духовном мире. Приблизимся к кресту Голгофы и посмотрим, где были в этой толпе мы. Постараемся увидеть себя в удивительной встрече разбойника с любовью Христа, которая сильнее всяких обстоятельств.

 На кресте Голгофы особенно ярко проявилась борьба любви и зла, борьба Божественного и совершенного с земным и испорченным. Эта борьба проходила через всю Вселенную, но она проходила и проходит сейчас через сердце каждого человека. Мы видим, как действует Божья любовь. Сам Бог избирает путь смирения, путь кажущейся слабости и бессилия ради спасения людей. Господь, будучи истинным Царем царей, Создателем и Повелителем огромной Вселенной, избрал любовь, а не силу, отказался от власти ради любви и спасения людей. Люди иногда с возмущением и осуждением Бога говорят: «Почему Бог допускает зло, почему Он допустил фашизм, терроризм, почему позволил творить злодейства Гитлеру и другим преступникам?» Но разве может что-то сравниться с тем, что Господь позволил совершить над Собой ради того, чтобы люди поняли, что мир держится только на любви, и что только добровольное принятие любви Божьей спасает и мир, и каждого человека в отдельности. Иного пути нет: люди принимают или любовь Божью или же хаос, насилие и зло.

Живой и Святой должен был умереть, чтобы мертвый и грешный мог жить. Иисус думает не о Себе, а о других, Он спасет не только все человечество, но и заботится о конкретных людях, которые присутствуют на казни.

 И мы видим Его любовь, которая превозносится над злом и умоляет о прощении убийц. Джон Ховард Иодер справедливо заметил: «*На кресте распят Человек, Который любил врагов Своих, Который праведностью превзошел фарисеев, Который отказался от Своего богатства, Который тем, кто забрал у Него плащ, отдал и рубашку, Который молился за обижающих Его*».

«**Отче! прости им, ибо не знают, что делают**». В этих словах было средоточие всей любви Господа к людям. В них реально выразилась любовь к врагам, которые распинали Его. В них, как солнечное сияние среди тьмы, было озарено прощающее сердце Иисуса, Который даже на кресте искал оправдания тем, для кого, казалось бы, его и не существует. В этих словах мы видим святую любовь Божью, которая не зависит от обстоятельств и изливается на праведных и неправедных, которая все переносит ради тех, кто не достоин и капли этой любви. «**Ибо не знают, что делают**». Может быть, кто-то и не знал, что делал тогда, но для нас важно сегодня то, что мы имеем ведение от Бога, имеем Его Слово и знаем, что надо делать, а что не надо. И мы сегодня должны подвергнуться большему осуждению, чем те, кто распинал Христа и не знал истины там, у Голгофы. Наши грехи приносят не меньшую духовную боль Господу сегодня. И Он сегодня любит нас не меньше, чем любил тогда распинающих Его. Но наша ответственность перед Ним выше, потому что христиане являются детьми Божьими, а самая тяжело переносимая боль — это боль, причиненная близкими людьми и особенно детьми. *Я могу перенести оскорбление от случайного прохожего, мне хватит сил перенести унижение от продавца магазина, но мне очень тяжело переносить боль, получаемую от друзей и родных*. Будем ценить любовь Божью, избегать греха и оставлять грех в покаянии. Об этом говорит Апостол Иоанн: «**Дети мои! сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а если бы кто согрешил, то мы имеем ходатая пред Отцом, Иисуса Христа, праведника; Он есть умилостивление за грехи наши, и не только за наши, но и за грехи всего мира. А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди. Кто говорит: “я познал Его”, но заповедей Его не соблюдает, тот лжец, и нет в нем истины; а кто соблюдает слово Его, в том истинно любовь Божия совершилась: из сего узнаем, что мы в Нем. Кто говорит,** **что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал**» (1Ин.2:1-6).

«**Иисус Христос вчера, и сегодня, и во веки Тот же**» (Евр.13:8). Он долготерпит нас, ходатайствует за нас (Евр.7:25; 1Ин.2:1; Рим.8:34), прощает нас и любит нас. «**Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас**», — читаем мы в Рим.8:32-34). Это не означает, что Бог дает нам право грешить, но это означает, что Он ненавидит грех и ожидает от нас, чтобы мы не судили людей, не отвечали злом на зло, а искали пути прощения и пути к тому, чтобы покрыть все любовью, как это делал Он. В сердце Иисуса не было ни жажды мести, ни гнева, ни обиды, ни желания наказать и проучить гордых обидчиков. Мы должны подражать Христу. Каждый день мы встречаемся с многими людьми, встречаемся со злом и беззаконием. Как себя вести, чтобы прославлять Господа и иметь благословение? Пример Христа дает нам ответ — искать прощения и покрывать все любовью. До тех пор, пока мы продолжаем ненавидеть врага, дверь нашего сердца закрыта для любви Божьей, наша душа связана узами непрощения, наша воля порабощена и находится в темнице мести. «*Если есть хоть малейшая обида в вашем сердце против кого-либо, ваше духовное познание мудрости Божьей останавливается*», — писал Освальд Чемберс. Если же мы будем всем сердцем искать того, как осенить врагов любовью, если мы будем искренно обращаться к Господу и смотреть на Него, а не на обстоятельства, тогда мы освободим себя из уз дьявола и выйдем на свободу, чтобы созидать, а не разрушать.

Нам надо научиться правильно смотреть на всякого человека, а для этого надо духовными очами смотреть на крест Голгофы, чтобы перестать сосредотачиваться на том, что плохого сделали нам люди, но сосредоточиться на том, что сделал для нас Господь. Тогда мы, глядя на Христа и подражая Ему, будем учиться достигать такой любви, при которой мы не будем зависеть от того, что люди делают нам или говорят о нас, как хорошо об этом сказал А.У. Тоузер: «*Смиритесь и перестаньте беспокоиться о том, что думают люди*». Нам важно угодить Богу. Господь всегда является Господином любой ситуации и никогда не идет на поводу у обстоятельств или людских взглядов. Мы только тогда сможем правильно смотреть на человека, когда увидим Божью любовь, явленную Христом на кресте Голгофы для этого человека. Ничто в этом мире не отражает так верно образ Сына Божьего, как любовь и прощение.

В Божьей любви более всего нуждаются те, кто менее всего ее заслуживает. Да разве возможно вообще заслужить любовь?! Она дается даром, она жертвуется, она встречает любого человека с теплыми объятиями и готова согреть его душу и изменить его сердце. С такой любовью Божьей встретился на кресте разбойник справа. Сначала он, как и разбойник слева, также поносил Христа, о чем сказано в Мф.27:44: «**Также и разбойники, распятые с Ним, поносили Его**». Но вот он видит рядом с собой совершенно непохожего на преступника Человека. Он слышит Его молитву за распинающих. Он видит Его взгляд, полный любви и сострадания к тем, кто приносит Ему мучения. Разбойник встречается с совершенной любовью, которая освещает его сердце, открывает его разум, пробуждает дух к вере. И в этих отчаянных обстоятельствах он принимает дар веры Божьей. Он сделал только маленькое движение сердца навстречу Божьей любви и свету, он только соприкоснулся со Христом и сделал движение своей совести и своего сердца, как тут же принял драгоценный дар веры от Него. Какой великой была эта вера! Поверить в победителя несложно, но разбойник поверил в униженного, поверил в таких обстоятельствах, в которых и Христос, и оба разбойника были людьми отверженными, они были на грани смерти. Он поверил тогда, когда все отвернулись от Христа, Который терпел самые позорные унижения и издевательства. Он поверил тогда, когда, как сказано в Книге Исаии, «**Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его**» (Ис.53:3). Разбойник начинает понимать, что он и тот, кто слева от Иисуса, висят справедливо, а Иисус висит здесь из-за него и из-за тысяч таких, как он. И он был единственным, кто под действием любви Божьей становится на защиту Иисуса и называет Его Господом и видит Его Царем, веря в то, что Иисус восстанет из мертвых и со временем воцарится над миром.«**Один из повешенных злодеев злословил Его и говорил: если Ты Христос, спаси Себя и нас.** **Другой же, напротив, унимал его и говорил: или ты не боишься Бога, когда и сам осужден на то же?** **и мы осуждены справедливо, потому что достойное по делам нашим приняли, а Он ничего худого не сделал.****И сказал Иисусу: помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое!**»

Господь смотрит в сердце, Его любовь побеждает все обстоятельства, этой любви было в избытке даже при неимоверных страданиях. Любовь растопила сердце разбойника, и оно было открыто для принятия спасительной веры. Мы видим, как истинная любовь не смотрит на обстоятельства, а ищет пути к сердцу человека, чтобы победить эти обстоятельства. Никогда не надо отчаиваться, никогда не надо искать и ожидать лучшего времени для проявления любви. Это время — сегодня и сейчас как для отдачи, так и для принятия любви.

И мы видим также, что любовь не только побеждает все обстоятельства, но и дает гораздо больше просимого. У разбойника справа была очень скромная просьба: «**Помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое!**» Но в ней была и вера в Иисуса как Господа и Спасителя, в ней было и прошение о милости, в ней было и смирение, в ней было и признание своей вины, и готовность нести наказание. Разбойник понял, что последнее слово не за людьми, а за Господом, что последнее слово не за смертью, а за Жизнью, которую дает Начальник жизни, и Который сейчас рядом с ним. И Господь дарует ему самое великое, что только есть во Вселенной — жизнь в вечном Божьем присутствии, жизнь в раю. «**И сказал ему Иисус: истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю**». ***Ныне*** — какое мгновенное действие Божьей благодати! ***Со Мною*** — какое совершенное и чудесное сообщество! ***В раю*** — какое богатство, какое блаженство, какая радость, какая победа, при которой не страшна даже физическая смерть! Все это получил разбойник справа, будучи в самых отчаянных обстоятельствах, потому что верой принял любовь Христову и дар Его спасения. Он просил так мало, а получил так много! И все эти сокровища он получил потому, что не отчаивался в самых стесненных обстоятельствах, но в первую же встречу со Христом он не прошел мимо Божьей любви, не прошел мимо спасения.

Слева был тоже разбойник, который видел и слышал все то же самое, но его сердце было ожесточено, он не открыл двери своей души для принятия Христа, он не оценил Божью любовь к нему и к людям, он надеялся на себя, на физическое чудо и прошел мимо величайшего чуда — спасения для вечной жизни. Даже самая великая любовь Христа не может привести силой в рай человека, который ее не принимает. От Иисуса один человек сразу же отправился в рай, а другой — в ад, хотя Бог был так близко к обоим.

 Никогда не надо отчаиваться, но всегда надо верить в Господа, Который может любую трагедию превратить в триумф, потому что только Он является Господином жизни и всех обстоятельств. Ужаснее ситуации, чем она была у разбойника, трудно себе даже представить. Казалось бы, какое дело Христу до этого разбойника? Совершается такое великое дело спасения человечества, а рядом — жалкий разбойник. Но разве разбойник не принадлежит человечеству? Разве не для спасения грешников пришел Христос на землю? Спасение всего человечества не совершается без спасения реального человека. У Бога нет ни одного оставленного. Не был оставленным и разбойник. Бог не оставит любого из нас в самых трудных обстоятельствах, если мы будем верить в Него. Мы видим, что разбойник не только принял любовь Христа, но и полюбил Его, поверил в Него, захотел быть с Ним всегда, и Бог вынес его на руках Своей любви из смерти в жизнь, из ада в рай. Бог и нас спас по Своей любви и милости к нам, только бы нам ценить эту любовь, быть по-настоящему благодарными и не причинять огорчения Спасителю. Мы ничем не лучше этого разбойника, потому что до уверования убивали свою душу и все Божье на земле своим неверием. Мы иногда даже бываем не лучше разбойника слева, вбивая гвозди греха в чистоту любви Христовой к нам, пользуясь Его долготерпением.

*Вот разбойника два на крестах,*

*Посредине — Господь и Спаситель,*

*В людях — зло и в душе — пустота,*

*Лишь Господь смотрит в Божью обитель.*

*Были все мы разбойники, брат,*

*До тех пор, как Христа повстречали,*

*Каждый был перед Ним виноват,*

*Доставлял Ему боль и печали.*

*И сегодня немало гвоздей*

*Мы грехами в любовь загоняем,*

*Зло господствует в душах везде,*

*Когда в сердце любовь мы роняем.*

*Когда грех безразличья царит*

*У детей с Иисусовым званьем,*

*Когда верою дух не горит,*

*И любовь превратилась в названье.*

*Когда трудно подать ясный глас*

*И за истину Божью вступиться.*

*Бог страдал на кресте и за нас,*

*Чтоб любовью могли мы напиться.*

*Там мой грех Иисуса терзал,*

*Там Господь за меня нес мученья,*

*Там на вечность Господь указал,*

*Там Господь подарил мне прощенье.*

*Я разбойником был без Христа,*

*Убивал свою жалкую душу,*

*Слева был, но Его красота*

*Помогла безразличье разрушить.*

*Я у Господа все получил,*

*Я имею не только спасенье,*

*Он мне истину нежно вручил*

*И свободу мне дал воскресеньем.*

*Я прощенный у Бога прошу,*

*Чтоб не быть мне слепым, жалким трусом.*

*Как святыню, прощенье ношу,*

*И хочу справа быть при Иисусе.*

И если Бог помиловал нас, то и мы должны любить Бога и ближних не на словах, а на деле, постоянно вспоминая, откуда нас вывел Господь. Если мы, пренебрегая милостью Божьей, живем так, как хочется нам, а не такой жизнью, ради которой умер за нас Христос, то мы похожи на разбойника слева, который искал только своего и прошел мимо любви Божьей прямо в ад. Мы обязаны держать тесные отношения с Богом, иначе рядом с нами пойдет лукавый, и дух этого века будет заставлять нас приспосабливаться к грешному миру. Христиане обязаны регулярно извлекать себя из водоворота этого мира и спрашивать себя: «Где я сейчас, по какую руку от Христа я нахожусь?»

Знаем ли мы, почему обращенный разбойник справа является такой притягательной личностью, ставшей многим тысячам людей путеводителем к свету и любви? Потому что он верил, он верил тогда, когда мрак и стесненные обстоятельства окружили не только его самого, но и его Бога. Нам трудно довериться Богу и взывать к Нему, когда мрак окружает нас. Разбойник верил даже тогда, когда мрак окружил его Бога. Легко ли было ему видеть Бога в этом умирающем Иисусе и назвать Господом этого презираемого всеми Человека? Конечно, нет! Кто же дал ему силы для такого доверия и упования? Любящий Господь Иисус Христос, Который был перед его глазами. Даже если все обстоятельства и все люди против тебя, уповай на Бога, и Его одного будет достаточно, чтобы торжествовала твоя победа. Только верь, только не падай духом, только имей искреннее и чистое сердце. Если я на стороне Бога и если Бог за меня, то что еще мне может повредить, что может лишить меня покоя и радости?!

Если Бог стоит в центре нашей жизни, тогда наша жизнь будет преизбыточествовать от тех радостей, которые способны заслонить любое горе и любые обстоятельства. Апостол Павел так говорит об этом: «**Но сокровище сие мы носим в глиняных сосудах, чтобы преизбыточная сила была приписываема Богу, а не нам. Мы отовсюду притесняемы, но не стеснены; мы в отчаянных обстоятельствах, но не отчаиваемся; мы гонимы, но не оставлены; низлагаемы, но не погибаем. Всегда носим в теле мертвость Господа Иисуса, чтобы и жизнь Иисусова открылась в теле нашем**» (2Кор.4:7-10). Если мы любим Господа, то Он тем более любит нас, и тогда исполнится обетование Божьего Слова, что «**любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу**» (Рим.8:28). ***Все*** означает и боль, и переживания, и трагедии, и обиды, и болезни, и отчаянные обстоятельства. Если Бог изменил через смертельные обстоятельства жизнь разбойника, умирающего на кресте, то тем более Он может изменить и твою жизнь. Но ты должен верою принимать Его всепобеждающую любовь и всем сердцем искренне стремиться жить красотой и совершенством Божьего Слова. Разбойник оставил на кресте все свои грехи и получил Царство Божье, и мы должны оставлять все свои грехи и несовершенства, чтобы питаться совершенной Божьей любовью, которая обнимает всех с креста Голгофы и с небес дает силу Духа Святого каждому верующему. С Богом, даже в самой худшей ситуации и в самой худшей судьбе, есть чудесная возможность для кардинальных перемен. Ради этих перемен наших сердец сошел на землю, страдал, умер и воскрес наш Господь, Который вскоре придет за Своими верными детьми, чтобы сказать каждому: «**Ныне же будешь со Мною в раю**».

 Итак, извлечем для себя драгоценные **уроки** из рассмотренных событий:

***Вера, стремящаяся к любви Божьей, побеждает самые отчаянные обстоятельства***. Для победы в любых ситуациях необходимо:

1.Твердо знать и верить, что любовь всегда превозносится над злом, и что только она способна одержать над ним победу. По примеру Иисуса, необходимо не отвечать злом на зло, но, используя помощь Духа Божьего и имея ведение истины, покрывать любовью тех людей, которые причиняют нам боль и тем самым прокладывать им путь к свету и спасению, перенося страдания и унижения.

2. Всегда смотреть не на обстоятельства, а на любящего Господа, Который в любых условиях протягивает руку помощи и Своей спасающей любовью извлекает из самых страшных опасностей и тотчас приводит в блаженное общение с Собой. По примеру Господа, необходимо делать все, чтобы своей любовью возвысить униженных людей, ищущих в своих сердцах света, и чтобы своими грехами не огорчать любящего нас Господа.

3. Никогда не отчаиваться, но с искренним доверием к Господу прикоснуться к Его любви и милости, попросить помощи и поверить в Его любовь к тебе, поверить в ту любовь, которая дает больше просимого, дает тотчас и с избытком.

Итак, ***всегда стремись принять верой любовь Христову, которая сильнее самых отчаянных обстоятельств****.* Аминь.

**Лк.2:1-20 Встреча с Любовью на Вифлеемских полях**

Лк.2:1-20: «**В те дни вышло от кесаря Августа повеление сделать перепись по всей земле. Эта перепись была первая в правление Квириния Сириею.** **И пошли все записываться, каждый в свой город.** **Пошел также и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и рода Давидова,** **записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна.** **Когда же они были там, наступило время родить Ей;** **и родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостинице.** **В той стране были на поле пастухи, которые содержали ночную стражу у стада своего.** **Вдруг предстал им Ангел Господень, и слава Господня осияла их; и убоялись страхом великим.** **И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям:** **ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь;** **и вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях.** **И внезапно явилось с Ангелом многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее:** **слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!** **Когда Ангелы отошли от них на небо, пастухи сказали друг другу: пойдем в Вифлеем и посмотрим, что там случилось, о чем возвестил нам Господь**. **И, поспешив, пришли и нашли Марию и Иосифа, и Младенца, лежащего в яслях.** **Увидев же, рассказали о том, что было возвещено им о Младенце Сем.****И все слышавшие дивились тому, что рассказывали им пастухи.** **А Мария сохраняла все слова сии, слагая в сердце Своем.** **И возвратились пастухи, славя и хваля Бога за все то, что слышали и видели, как им сказано было**».

 Эти строки великого повествования о рождении Христа для верующих людей являются словами ангельской песни, радующей сердце и заставляющей вновь и вновь пережить чудные мгновения души. Но задумывались ли мы, что в этом повествовании о Рождении Христа и во всех этих событиях все является совершенно необычным? С самого начала Своей земной жизни при Боговоплощении у Иисуса Христа все было необычным и не таким, как у всех людей. «*Господь начал Свой путь в яслях, завершил на кресте и в продолжение пути не имел, где преклонить Свою голову*», — писал об Иисусе христианский служитель Дарби. Сегодня, когда мы спрашиваем у близких «как жизнь?», чаще всего, положительный ответ будет звучать так: «Живу, как все люди». Но Бог пришел на эту землю не для того, чтобы мы жили, как все люди. Он, будучи Богом и Творцом всей Вселенной, Тем, Которым «**создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, — все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит**» (Кол.1:16,17), Он пришел на землю как кроткий и нежный свет, как любовь с небес. «**Бога не видел никто никогда; единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил**» (Ин.1:18). Бог явил Себя людям для того, чтобы они стали подобны Ему, чтобы они изменились через веру в Иисуса с помощью силы Духа Святого, чтобы они могли познать любовь Божью к себе и стремились любить так, как любит нас наш Господь Иисус Христос.

Какая необычная радость содержится в этих нескольких строках описания великой тайны Боговоплощения, которую надо принять верой! И в этой радости все является уникальным. Необычным является то, что на последних днях беременности Мария и Иосиф пошли в путь длиной в 100 км через гористую местность в Вифлеем, в город происхождения своего колена. **«Пошел также и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и рода Давидова,** **записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна.** **Когда же они были там, наступило время родить Ей»**. Они пошли, потому что доверяли Богу и Его Слову и верили, что в их родившемся Младенце исполнится пророчество из Мих.5:2: «**И ты, Вифлеем-Ефрафа, мал ли ты между тысячами Иудиными? Из тебя произойдет Мне Тот, Который должен быть Владыкою в Израиле и Которого происхождение из начала, от дней вечных**». Необычным было и то, что великий, всемогущий и славный Бог изберет Себе таких простых земных родителей, которые даже не имели возможности оплатить гостиницу, и Марии пришлось рожать в хлеву, в яслях.«**И родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостинице**».

Необычным было то, что всесильный и бесконечный Бог Вседержитель стал Младенцем, принял человеческую плоть, явился на землю не через всемирное землетрясение и не через величайшие знамения вселенского масштаба, не через падение звезд с неба и не через такие действия в городах, во дворцах и в резиденциях царей, на которые бы весь мир обратил внимание и от страха склонился бы у Его ног, а через трепетное пение ангелов на поле среди простых пастухов.«**В той стране были на поле пастухи, которые содержали ночную стражу у стада своего.** **Вдруг предстал им Ангел Господень, и слава Господня осияла их; и убоялись страхом великим.** **И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям:** **ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь;** **и вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях.** **И внезапно явилось с Ангелом многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее:** **слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!**». Простые пастухи одними из первых увидели и встретились с Младенцем. Именно простым людям, которые заняты простым трудом и не утратили детской искренности и простого благочестия, которые не утратили способности верить, более всего было открыто духовное зрение.

Необычным было и то, что Сам Бог сошел на землю, но мало кто заметил и принял Его. Люди жили обычной жизнью и не замечали, что произошло величайшее событие во Вселенной. И мы читаем пророчества Исаии и удивляемся нечувствительности людей к Слову Божьему: «**Кто поверил слышанному от нас, и кому открылась мышца Господня? Ибо Он взошел пред Ним, как отпрыск и как росток из сухой земли; нет в Нем ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему**» (Ис.53:1,2). Бог пришел к людям Младенцем, родился, как человек, жил, как человек, будучи совершенным Богом. Все качества Бога были чудесно явлены в этом Младенце простым людям. Так явил Себя Бог людям. Такая уникальная первая встреча с людьми была у Господа.

Как Бог мог бы самым совершенным образом явить Себя и Свою любовь отдалившимся от Него людям? *Однажды тракторист пахал наш огород, и я увидел с крыши строящегося дома, как плуги приближаются к гнезду птенцов в незапаханной траве, и на следующем круге пахоты птенцы могли быть раздавлены. Тракторист не видел их, а мой крик они не воспринимали, потому что не понимали моего языка. И я подумал, что мог бы по-настоящему помочь им только в том случае, если бы был таким, как они, чтобы они понимали и слушали меня и мой язык. Но человек не может совершать чудеса, поэтому мне пришлось срочно слезать с крыши и переносить гнездо.* Но Бог совершил чудо, явив Свою непостижимую любовь к нам. Он воплотился в человека, чтобы мы видели Его, знали Его, подражали Ему, понимали Его, слышали Его, приняли Его любовь и восприняли верою Его дар Божественного Духа и дар спасения. Бог проговорил с людьми на языке любви, кротости, смирения и милости.

В Слове Божьем о Первом Пришествии Христа сказано так:

Гал.4:4,5: «**Но когда пришла полнота времени, Бог послал Сына Своего Единородного, Который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, дабы нам получить усыновление**».

Евр.2:14-18: «**А как дети причастны плоти и крови, то и Он также воспринял оные, дабы смертью лишить силы имеющего державу смерти, то есть диавола, и избавить тех, которые от страха смерти через всю жизнь были подвержены рабству. Ибо не Ангелов восприемлет Он, но восприемлет семя Авраамово. Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным Первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа. Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь**».

 Необычное состоит в том, что Бог, «**будучи богат, обнищал ради нас, дабы мы обогатились Его нищетою**» (2Кор.8:9); что люди впервые могли смотреть на Бога и не умереть; что они могли непосредственно слушать Его и сравнивать свои поступки с Его поступками. Слова и поучения могут запутать человека, но святая жизнь в любви к другим не запутает никогда. Со времен Едемского сада Бог никогда не открывал Себя так ясно и так близко людям, как Он сделал это в Иисусе. Бог подарил нам такой подарок, в котором мы нуждались более всего, и который буквально ошеломил нас богатством и доступностью — Бог подарил творению Творца в Младенце. Это было чудо, перед которым можно было трепетать, чудо, пред необыкновенностью которого можно было испугаться. Поэтому Ангел возвестил о том, что с Иисусом ничего не надо бояться. «**И сказал им Ангел: не бойтесь**». Этот чудный Младенец нес не страх, не угрозу, не наказание, а мир, радость, свет, чистоту и любовь. Как можно бояться Того, Кто пришел к нам кротким Младенцем, Кто прошел весь путь развития человека, испытал все, явил Свою нежную любовь к людям, не угнетал Своим величием и все прошел Сам, чтобы мы верили, что Он лучше всех знает, как защитить нас от зла и ввести на небеса. И Ангел возвещает великую радость — для всех людей родился Спаситель.«**И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям:** **ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь**». И мы видим, как изменяется восприятие небесных истин простыми пастухами. Сначала они убоялись, потом они услышали Ангела и «**многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее:** **слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!**». Это означало, что Бог спасает людей, что появление Младенца является началом Божьего плана спасения и через это спасение более всего прославляется Творец («**Слава в вышних Богу**»). Это означало, что приходом Младенца Христа на землю явлен путь примирения человека с Богом через покаяние и принятие Христа, что через принятие Иисуса каждый человек может приобрести такой мир в душе, который никто отнять не может («**И на земле мир**»). Это означало также, что Бог благоволит к человеку, Бог желает дать человеку блага, счастье, радость, покой, мир («**в человеках благоволение!**»). Бог имеет в Своих планах подарить человеку все богатства Царства Небесного. Это означало, что Бог больше всего и больше всех любит людей, и потому явил Себя в образе человека и как бы вновь проговорил к каждому: «**Любовью вечной Я возлюбил тебя и потому простер к тебе благоволенье**» (Иер.31:3).

 И простые пастухи были послушны небесному зову, и пошли на встречу с Иисусом: «**Когда Ангелы отошли от них на небо, пастухи сказали друг другу: пойдем в Вифлеем и посмотрим, что там случилось, о чем возвестил нам Господь**. **И, поспешив, пришли и нашли Марию и Иосифа, и Младенца, лежащего в яслях.** **Увидев же, рассказали о том, что было возвещено им о Младенце Сем.** **И все слышавшие дивились тому, что рассказывали им пастухи.** **А Мария сохраняла все слова сии, слагая в сердце Своем.** **И возвратились пастухи, славя и хваля Бога за все то, что слышали и видели, как им сказано было**». Мы видим, что это послушание привело их к чудесной встрече со Христом. Они уже не боятся этого события, они уже сами свидетельствуют всем об этом чуде, они уже прославляют и хвалят Господа. Вот что произвела одна встреча и одно истинное соприкосновение с Иисусом. Пастухи уже не были прежними пастухами, потому что они встретились со Спасителем и стали благовестниками, их жизнь наполнилась новым смыслом и содержанием. И хотя они вернулись к своему прежнему ремеслу, внутренне они были совершенно другими, потому что Божья благодать коснулась их.

 Новым смыслом и содержанием должна наполниться и наша жизнь, потому что Иисус пришел ради каждого из нас, потому что каждого человека Он возлюбил неизреченною любовью. Иисус все трудности земной жизни прошел Сам, чтобы никто не смог сказать: «Тебе легко на небесах, а нам на земле очень трудно, Ты не можешь нас понять». Но теперь Он, пройдя через все страдания ради нас, понимает нас лучше, чем мы понимаем себя. Иисус знает о тебе и обо мне все. Он знает все наши грехи, слабости, поступки, мысли, слова, действия, цели, намерения, всякое движение души. И самым удивительным является то, что Он при этом еще любит нас, таких несовершенных и таких самовлюбленных. Он не лишает нас при всем этом Своей любви и милосердия. Младенец Христос открыл дверь на небо, чтобы между человеком и Богом ничего не стояло в качестве препятствия, которое бы не смог устранить сам человек.

 Придя на землю в образе человека, Господь явил одну из величайших граней любви и красоты. В чем эта грань любви и красоты? Она в том, что Иисус стал наименьшим из всех во Вселенной, чтобы быть ближе всего к людям и более всех послужить им отдачей Себя во всем. Величие Божьей любви, красота и сила жертвенной и безусловной любви-агапе в том, что она ставит на первое место не себя, а того, кого любит; что она ставит счастье любимого человека условием своего счастья; что она ставит в центр всего мироздания не себя, а тех, кто более всего нуждается в любви. Такая любовь не выставляет себя наперед, а ложится в смирении живым камнем на пути человека, чтобы он смог пройти по нему (даже принося боль) к своему счастью. Такая любовь почитает другого «**высшим себя**» (Флп.2:3). Таким был Иисус, пришедший на землю Младенцем. О красоте и совершенстве любви Иисуса сказано так: «**Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу, но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став, как человек, смирил Себя, быв послушным до смерти, и смерти крестной**» (Флп.2:6-8).

И сегодня мы, христиане, подражая Иисусу и стремясь с Божьей помощью преображаться в Его образ, более всего должны обратить внимание на жертвенную любовь и на умаление своего «я», чтобы служить другим и жить для блага других, а не для себя. А для этого у нас должна быть большая любовь и маленькое «я»; высокая оценка других и скромная оценка себя; желание переносить страдания и боль за других, а не наносить им раны для достижения своих желаний и удовлетворения своих чувств. Вот в яслях лежит Младенец Иисус. Он мог бы держать всю Вселенную в Своей руке и повелевать людьми через силу, внушая страх, но Он отдал Себя в руки Марии, Которая держит Бога на руках, чтобы люди потом могли добровольно и по любви придти к Нему. Он мог бы послать тысячи ангелов, чтобы они приготовили Ему дворцы, собрали всех царей, приготовили оркестры и хоры для встречи, но Он возвещает о Себе на поле через ангельское пение простым пастухам. Он мог бы хоть однажды прекратить Свое долготерпение к людям, которые смеялись над Ним, изгоняли Его, распинали Его и проявить Свою силу и славу, но Он не делает этого никогда, а Божественную силу применяет только тогда, когда она служит во благо людям. Он мог бы обидеться и опять уйти на небеса, чтобы оставить людей со своими проблемами до тех пор, пока они не примут Его совершенство, но Он долготерпит наше несовершенство и трудится с каждой душой. Он мог бы как Создатель наших душ и как Властелин людей ворваться к нам и переделать нас изнутри на Свое усмотрение, но Он терпеливо стоит у двери сердца, стучит и просит разрешения войти, говоря: «**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною**» (Отк.3:20). Уже с первых мгновений земной жизни Иисус показал нам, что у Него нет ни капельки заботы о Себе, Он всюду поставил простых людей на первое место и служит им.

У людей есть болезнь, которой больны все в разной степени. Эта болезнь называется *эгоизм,* или себялюбие. Эгоизм — это одержимость собственными достоинствами и целями, при которой все другое и все другие служат только фоном для твоей жизни, для твоих целей, мыслей, чувств и дел. Если бы мы отдали сегодня себя под пристальный взгляд Небесного Врача, то Он не смог бы найти у всех нас без исключения гастрит, гипертонию или другие физические болезни, но Он точно поставил бы каждому из нас без исключений неотвратимый диагноз — эгоизм, у кого-то маленький, у кого-то прогрессирующий, а у кого-то хронический. Человеку труднее всего понять, принять и жить с мыслью, что он — не центр Вселенной, что все создал Бог не только для него, но для счастья всех; что Бог является Господином и Вседержителем мира; что только исполнение Божьей совершенной воли избавит человечество от всеобщего самоуничтожения. Если на земле более шести миллиардов людей, и каждый будет думать только о себе и о том, как достичь своих целей, не считаясь с другими, то люди уничтожат себя. Но Иисус принес нам совершенно иную систему ценностей с небес и явил ее в Своей земной жизни. Жизнь только тогда имеет смысл, если ты живешь для другого, а если ты живешь только для себя, то тогда ты одержим эгоизмом и нуждаешься в срочном исцелении души. Бог пришел Младенцем, вышел на служение, умер за нас и воскрес, чтобы мы приняли Его совершенную любовь, потому что на небесах в вечности будет царить только любовь. Он принес нам спасение, возвестил славу Богу за Его замысел спасения, возвести «**на земле мир, в человеках благоволение**». Он пришел к людям, зная, что не все обратят внимание на Него и не все примут Его. Он пришел принести любовь, зная, что люди ответят на Его любовь злом. Он принес жизнь, а люди ответят Ему смертью, и те руки, которые обнимали весь мир любовью, люди пробьют гвоздями. Какая любовь к нам, к людям! Какая любовь к тебе и ко мне! Неужели такая любовь и такой пример оставят равнодушным наш эгоизм и не сделает из нашего сердца новое, которое более всего ценит не себя, а ближнего?! Если Сам Бог ради любви к нам, грешным людям, умалился и стал Младенцем, то неужели человек не может жить ради счастья такого же, как он, ближнего человека?!

 Как много Иисус сделал для нас, и как мало мы желаем хоть что-то сделать для Него и для людей! И сегодня каждый день Иисус дает возможность соприкасаться с Ним, дает возможность творить красоту, проявлять любовь, ставить других впереди себя, использовать не свои права, а свои возможности послужить людям. Благодаря тому, что Иисус пришел в образе человека, Он понимает нас и дает нам возможность придти к Нему со своими радостями, печалями, нуждами, вопросами, и не только придти, но и получить помощь в разрешении всех проблем жизни. У нас так много поводов для счастья, потому что Спаситель пришел в мир, все изменил, чтобы изменились и мы. Апостол Иоанн восклицает от простого и глубокого открытия: «**Возлюбленные! если так возлюбил нас Бог, то и мы должны любить друг друга**» (1Ин.4:11). А мы часто так пессимистичны, потому что не видим Бога и других, а видим только крушение своих планов.

 Удивительно то, что эгоистичный человек требует для себя любви и внимания, не давая этой любви тем, от кого ожидает. *Говорят, когда Франциск Ассизский был маленьким мальчиком, он, играя возле дома, обнаружил, что, когда он кричит, ему отвечает эхо. Эхо он слышал первый раз в своей жизни, и поэтому начал экспериментировать. Он прокричал: «Я ненавижу тебя» и услышал в ответ: «Я ненавижу тебя». Он закричал еще громче: «Я ненавижу тебя», и эхо ответило тоже еще громче: «Я ненавижу тебя». То же самое изо всех сил он прокричал и услышал в ответ в третий раз. Обиженный он прибежал домой и начал жаловаться матери: «Там сидит мальчик, и он меня ненавидит». Мудрая мать, выслушав всю историю, сказала: «Иди туда опять и скажи тому мальчику, что ты любишь его». Малыш побежал во двор и прокричал: «Я люблю тебя!» и радостно услышал в ответ: «Я люблю тебя!». Если люди научатся дарить любовь, то тогда в этом мире будет возможность и принимать ее*. Эту истину продемонстрировал нам Господь и Своей жизнью, и Своим Словом, которое говорит: «**Итак во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними**» (Мф.7:12). Бог отдал Самого Себя людям, чтобы и мы отдали свои сердца для служения Богу и ближним. Какой резкий контраст можно заметить между любовью Бога к людям и любовью человека к человеку. Справедливо писал Цицерон: «*Влюбленный в себя соперников не имеет*». Дорогие братья и сестры, Рождество Христово еще раз напоминает нам о том, чтобы мы, по примеру Иисуса, жили не для себя, чтобы мы изменили свои сердца и победили кажущийся безобидным наш эгоизм, от которого происходит большинство бед в жизни.

Любящий Бог не дает нам того, чего мы желаем сейчас, чтобы дать нам то, в чем мы действительно нуждаемся для достижения совершенства. И в этом тоже проявляется Божья любовь. Иисус принес нам спасение, простил нас, воскресил из мертвых, усыновил, посадил на небесах, приготовил наследство, желает разделить с нами вечную славу, а мы на вопрос «как жизнь?» отвечаем: «хуже некуда» только потому, что не хватает денег для покупки безделушки или потому, что не получилось прославить себя в каком-то деле, где Бог поставил препятствие для нашего же блага. До тех пор, пока мы будем смотреть на себя, а не на Иисуса, пока мы будем плакать от того, чего нам не хватает, вместо того, чтобы благодарить за то, что имеем, мы никогда не будем счастливы и удовлетворены. Нам надо смотреть на Иисуса и учиться Его любви. Его любовь к людям была сильнее, чем все вместе взятое людское зло. Поставь условием своего счастья счастье твоего ближнего (жены, детей, друзей, братьев и сестер), и живи для них, тогда ты будешь приближаться к Иисусу. Люди часто являются пленниками своих чувств, вместо того, чтобы пленять чувства духом, направлять их в нужное русло и поступать по Божьей воле. Почему они делают так? Потому что они больны эгоизмом и не желают исцеляться от него. Но Слово Божье дает нам небесный принцип: «**Оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь: ими ниспровергаем замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу**» (2Кор.10:4,5).

 Если впереди ты, а не ближний, если ты, а не Бог — центр Вселенной, и если все вращается не вокруг Божественной любви, а вокруг твоего эгоизма, то тогда во всем будет проявляться грех и действие плоти. *Люди говорят: «Отойди от меня, я сегодня не в духе». А кто этим управляет, кто управляет твоим духом и настроением, ты или кто-то другой? Кто хозяин твоего духа и твоих чувств? Кто мешает тебе быть добрым и приветливым? Кто мешает тебе сегодня любить людей? Люди. Ах, да, на земле надо еще считаться с другими людьми. Иисус считался со всеми. Ему было дело до всех: и до прокаженных, и до мытарей и блудниц, и до фарисеев, и до пастухов, и до тебя. Вина не в людях, а в тебе, в твоем не распятом эгоизме, который ты не желаешь послать на крест*. Христианство и Божья любовь — это не магазин, где можно брать все, что тебе нравится и оставлять другим то, что не нравится тебе. Но любовь — это отдача, дающая человеку то, что ему будет во благо, дающая то, что славит Бога. Если сегодня эгоизм, грехи, зло, худые мысли не будут преданы на распятие, то завтра они будут распинать в тебе все святое и затуманивать твой разум. Иисус возвестил о благоволении Бога к человеку, Он дал нам свободу и возможность любить. Младенец Иисус принес на землю небесную чистоту и святость, чтобы мы более всего хранили свои сердца в чистоте и в любви. И если мы еще живем только для себя и думаем только о себе, то Иисус еще не полностью родился в наших сердцах, еще не для нас пели ангелы и мы не встретились в полноте с Божьей любовью, потому что истинная встреча со Христом изменяет всякого человека. И мы должны с верой просить о такой встрече и о таком изменении нашего сердца. Проверим сегодня себя на истинную принадлежность к любящим Бога по одному важному критерию: кто в центре моей жизни и для кого я больше всего стараюсь — для себя или для людей и для Бога? Или еще проще: «Живу ли я для счастья других людей?». А.У. Тоузер писал: «*Самая великая честь — быть таким, каким был и есть Иисус. Возможно ли человеку обрести большую славу?*». И в Младенце Иисусе Бог положил начало пути к этой славе и радости. Одна из величайших радостей каждого из нас сегодня состоит в том, что Бог любит всех, несмотря на то, что мы все разные и неповторимые. Он любит тебя без всяких условий и доказал это тем, что послал в мир Сына Своего Иисуса Христа, Который принес Свою любовь и не говорил, как иногда это делают люди: «Я буду вас любить, если вы полюбите Меня; Я отдам Свою жизнь тогда, когда вы отдадите Мне свое сердце». Нет, Он пришел, чтобы сделать счастливым каждого, кто примет Его любовь. «*Какова еще может быть причина сотворения индивидуальности, чем та, что Бог, любящий всех безгранично, любит всех по-особому*», — верно отметил К. С. Льюис.

 Всесильный Бог оставил небо и пришел Младенцем на землю. Как сказал Макс Лукадо, «*тридцать три года Небесная Жемчужина обитала в хрупкой раковине времени*». И это действие Бога сильно укрепляет нашу веру, веру как убежденность в том, что Бог любит нас и творит для нас только благо. Он уничижил Самого Себя, чтобы поставить тебя и меня на первое место. У Него не было ни капельки эгоизма, у Него была только любовь. Так поступает истинная любовь, она ставит любимого на первое место. Господь усыновляет нас не потому, что мы представляем из себя что-то особенное, не потому, что мы лучше кого-то или имеем больше дарований, а по милости и любви к нам, усыновляет потому, что мы имеем такую острую нужду, будучи сиротами без Бога и бездомными без места на небесах. Иисус видел в нас не только грешников, нуждающихся в освобождении, но видел в каждом человеке нераскрытое сокровище любви, которая должна дариться людям. И Он подарил нам Себя. В одном Рождественском поздравлении были написаны такие слова: «*Если бы мы больше всего нуждались в информации, Бог послал бы нам педагога. Если бы мы больше всего нуждались в технологии, Бог послал бы нам инженера. Если бы мы больше всего нуждались в финансах, Бог послал бы нам спонсора. Однако мы больше всего нуждаемся в спасении, и Бог послал нам Спасителя*». Иисус сделал то, что никогда не смогли бы сделать люди сами для себя. Он примирил их с Богом, провозгласив «**на земле мир**». Иисус возлюбил каждого из нас так, как будто во всей Вселенной Ему больше некого было любить. Моя и твоя жизни на небесах были важнее Его земной жизни, мое и твое место на небесах было для Него дороже, чем Его почести и слава на земле. Иисус так сильно любит нас, мы у Него на первом месте, Он желает видеть в нас Свой образ, такое же любящее и прощающее сердце, такую же чистоту души и такое же стремление жить для других, такое же желание поставить других впереди себя и переносить скорби для блага других. Иисус желает, чтобы в нашем сердце отразилось Его совершенство, а это совершенство состоит в том, чтобы жаждать жить для других, а не для себя. Ради этого Он пришел на эту землю кротким Младенцем. Господь очень щедр и любвеобилен. Он желает нам дать все самое совершенное. «**Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**» (Рим.8:32). И если люди выражают свою любовь, даря подарки, то насколько же больше делает это Бог. Иисус сказал: «**Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него**» (Мф.7:11). У нас еще есть чудесное время благодати для изменения сердец, пока Господь не придет второй раз во славе. И мы сегодня по зову сердца можем сказать, как те пастухи на поле: «**Пойдем в Вифлеем и посмотрим, что там случилось, о чем возвестил нам Господь**». И если мы правильно и с чистым сердцем посмотрим на чудо в Вифлееме, то увидим любящего Младенца Спасителя, Который принес нам спасение, мир и благоволение, чтобы мы жили не для себя, а для Бога и для людей, любя их чистой и неподдельной любовью. Тогда мы, как те пастухи, возвратимся из Вифлеема в нашу сегодняшнюю жизнь, «**славя и хваля Бога за все то, что слышали и видели, как… сказано было**».

*В Вифлееме, в хлеву, а не в царских стенах,*

*Царь царей был подарен, Спаситель Всевышний,*

*Благодать трепетала в простых пеленах,*

*И навеки в сердцах пенье ангелов слышно.*

*Этим чудным рождением Бог обновил*

*Судьбы всех на земле на все годы, навеки,*

*Небеса съединились с землей для любви,*

*Для любви воплотился Сам Бог в человека.*

*К пеленам прикоснулась небес чистота,*

*Звезды чудным сияньем Младенцу внимали,*

*И невидимо Божьей любви красота*

*Мир греховный и гордый собой обнимала.*

И самым радостным в этом Божественном действии было то, что Он сделал это для тебя и меня, что это событие изменило, меняет и будет изменять нашу жизнь до тех пор, пока мы не встретимся с Иисусом в Его совершенном и вечном Царстве. Ради этой драгоценной встречи стоит жить на этой земле и с радостью готовиться к ней, чтобы увидеть Спасителя во славе и вечно жить в Его свете.

 Итак, отметим в **заключение**:

***Совершенство любви Христа было явлено в умалении и отдаче Себя для людей, которые были поставлены на первое место в жизни Иисуса***. Для подражания Иисусу и преображения в Его образ необходимо:

1. Верой принять Боговоплощение как проявление величайшей Божьей любви ко всем людям и к себе лично.

2. Осознать величие любви Иисуса и быть благодарными за все то, что имеем в Нем.

3. Смирять свое «я», умалять себя, побеждать эгоизм любовью, ставить на первое место Бога и людей, служить им любовью всю свою жизнь.

Итак, ***по примеру Иисуса стань наименьшим из всех, чтобы более всего послужить людям отдающей любовью***. И пусть эта капелька твоей любви улучшит жизнь того, кто встретит ее. Аминь!

 **Мф.26:36-46 Встреча с Любовью в Гефсиманском саду**

Мф.26:36-46: «**Потом приходит с ними Иисус на место, называемое Гефсимания, и говорит ученикам: посидите тут, пока Я пойду, помолюсь там.** **И, взяв с Собою Петра и обоих сыновей Зеведеевых, начал скорбеть и тосковать.** **Тогда говорит им Иисус: душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною. И, отойдя немного, пал на лице Свое, молился и говорил: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем не как Я хочу, но как Ты.** **И приходит к ученикам и находит их спящими, и говорит Петру: так ли не могли вы один час бодрствовать со Мною?** **бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение: дух бодр, плоть же немощна.** **Еще, отойдя в другой раз, молился, говоря: Отче Мой! если не может чаша сия миновать Меня, чтобы Мне не пить ее, да будет воля Твоя. И, придя, находит их опять спящими, ибо у них глаза отяжелели.** **И, оставив их, отошел опять и помолился в третий раз, сказав то же слово.** **Тогда приходит к ученикам Своим и говорит им: вы все еще спите и почиваете? вот, приблизился час, и Сын Человеческий предается в руки грешников;** **встаньте, пойдем: вот, приблизился предающий Меня**».

 Эта встреча с Иисусом Христом в Гефсиманском саду обнажает душу и сердце Господа нашего Иисуса Христа как Человека и как Бога. В саду Едемском совершилось грехопадение первого человека — Адама, в саду Гефсиманском совершается борение Богочеловека Иисуса Христа за спасение всего человечества. После участия в Вечере, Господь предупредил учеников о том, что все они соблазнятся о Нем в эту ночь. Воспевши, они пошли на гору Елеонскую и пришли на место, называемое Гефсимания. Слово «Гефсимания» означает «оливковый пресс». Гефсиманский сад находился у подножия горы Елеонской за потоком Кедрон. В Гефсиманских борениях мы видим Иисуса Христа как Бога и как Человека. Христос имел две воли: Божественную и человеческую, которые находились в согласии, потому что человеческая воля Христа была послушна Божественной воле. Христос имел две природы: Божественную и человеческую, при этом искушения касались человеческой природы.

Никто из людей никогда не сможет вместить глубину тех мук, скорбей и переживаний в эту ночь предсмертных борений Спасителя. Сколько душевных мук пришлось перенести Иисусу до того, как Он перенес их на кресте! Спаситель, Который пришел для того, чтобы снять проклятие с земли, с распростертыми руками лежит на земле. Он «**пал на лице Свое, молился**», чтобы дать жизнь живущим на грешной земле, дать благословение тем, кто его никогда не заслуживал.

 Когда подумаешь, что Создатель всех миров, всего видимого и невидимого, смирив Себя, падает на землю, чтобы просить у Бога Отца сил совершить наше спасение, тогда в смирении и трепете должна умолкнуть всякая плоть, затрепетать дух и из сердца излиться благодарность Богу за Его любовь к каждому из нас. Как трудно нам переносить последствие даже одного своего греха, который терзает душу и совесть, сковывает радость и несет уныние и скорбь. Так бывает с несовершенным человеком. Но Иисус, будучи святым и безгрешным Богом, должен взять на Себя грехи всего мира: от падения Адама до Второго Пришествия Христа. Святая душа несравненно чувствительнее к грехам и более мучительно переживает их. На Его безгрешную душу Бог Отец возложит все грехи, все мерзости, все преступления, всякий обман, зависть, лицемерие, убийства, измены, предательства, коварства и всякое зло. Какая непостижимая сила страданий объяла душу нашего святого Спасителя, соединенную с чистотой небес, с Богом Отцом и небесной славой! И это все было за нас. Эти страдания мы вспоминаем в День Вечери Господней не для того, чтобы только знать, но чтобы, взирая на Христа, учиться у Него любви, терпению, смирению и стойкости при неимоверных скорбях души и проявлять эти качества в своей жизни.

 Встреча в Гефсимании со Христом — это встреча с любовью Божьей, встреча со смирением и безусловным подчинением человеческой воли воле Отца. Господь знает, что Он должен умереть за грехи человечества, добровольно отдать Свою жизнь для искупления грешников. Он постоянно живет с этой мыслью: «**Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее. Никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее. Сию заповедь получил Я от Отца Моего**» (Ин.10:17,18). Но вот это время приблизилось, вот предстоящая смерть, позор и унижения уже рядом. Иногда предчувствие скорбей и трудностей переносится не легче, чем сами скорби. Когда человек, например, знает, что ему предстоит операция, он немного волнуется. Но когда наступает время самой операции, волнения охватывают и сковывают всю душу. Важно победить себя, сделать шаг доверия, и тогда все трудности можно побороть и перенести все испытания. Иисус ясно представил всю тяжесть людских грехов, и душа Его начала скорбеть. Он **«говорит ученикам: посидите тут, пока Я пойду, помолюсь там.** **И, взяв с Собою Петра и обоих сыновей Зеведеевых, начал скорбеть и тосковать.** **Тогда говорит им Иисус: душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною**». Все силы ада обрушились на Христа. Если в пустыне после крещения Христа сатана искушал Его разными ложными благами, а Иисус побеждал Словом Божьим, то здесь Иисус проходит более тяжкое испытание скорбями, болью, страданиями и будущей смертью.

 Иисус берет с Собой не всех учеников, а только троих: Петра, Иоанна и Иакова. Почему Он взял этих троих, а остальных оставил ранее у входа в сад? Уже здесь проявляется любовь Христа к ученикам и снисхождение к их немощам. Легко быть победителями, но тяжело нести скорби. Иисус знает каждого. Он прекрасно знает, что в своей человеческой уверенности они принимают свои благие намерения за силу, свои желания помочь Христу принимают за возможности, свои внутренние эмоции — за жертвенную любовь. Он не желает еще более уязвить их скорбящие перед будущими испытаниями души, не желает подвергнуть их падению, не возлагает на них бремя, которое они не могут понести. Христос берет с Собой троих самых ближайших учеников, которые были очевидцами Его силы при воскрешении дочери Иаира, они были очевидцами Его славы при преображении. Он взял свидетелей Его славы, чтобы научить их тому, как переносить скорби. При этом Петр мог убедиться, как опасно полагаться на самого себя, а Иаков и Иоанн в том, что чаша скорбей, которую они некогда вызвались разделить с Господом, для них непосильна. Иисус как бы говорил Своим выбором троим ученикам: «Вы видели славу Сына Человеческого, а теперь учитесь от Меня побеждать скорби».

Испытания на Голгофе были видимы для всех, а испытания в Гефсимании были невидимыми, они были внутренним крестом для души Господа. Настал час скорби, ужасов и тоски души. Смертельная скорбь — это такая скорбь, к которой если добавить еще хоть маленькую каплю скорбей, то наступит смерть.Иисус «**начал ужасаться и тосковать**» (Мк.14:33), «**скорбеть и тосковать**» (Мф.26:37), открывая сердце и душу ученикам: «**Душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною**».

 Однажды, когда я был еще молодым пресвитером, одна пожилая сестра спросила меня: «Знаете ли вы, как болит душа?». Тогда я еще не знал этого, потому что еще не было потрясений, Бог хранил меня, как немощное дитя и давал во всем успех. Сегодня я знаю, что значит боль души. Но ни я, и никто из людей никогда не сможем узнать глубины скорбей Святого Бога, заключенную в словах: «**Душа Моя скорбит смертельно**». Святой Господь знает, что Ему предстоит, и одна мысль о взятии тяжести наших грехов, вызывает в Его святой душе смертельную скорбь. Так относится Бог ко греху. В смертельной скорби важно, чтобы кто-то был рядом. Пусть он не обязательно смог бы облегчить страдания, но важно, чтобы он был, чтобы ощущать его сочувствие, сострадание, хоть какое-то участие. Но ученики спят. Иисус сталкивается с таким одиночеством, с таким напряженным поединком с сатаной, с какими никто никогда не столкнется. И самое трудное решение и выбор Иисус должен был принять Один в борении со всеми силами тьмы. Иисус знал это и взял учеников с Собой не для Своей пользы и помощи, а для их пользы, для научения. Господь показал, что какими бы существенными и важными ни были общение и поддержка друзей, есть моменты в жизни, когда не все объяснишь словами, и когда помощь можно получить только напрямую от Бога, имея общение с Ним в молитве. И Господь являет нам великую силу молитвы. Это была не просто молитва, а усердная молитва, молитва борения до крови против искушения, это было величайшее противостояние в духе силам зла. Мы часто молимся формально, говорим заученные фразы, не испытывая ответственности и трепета молитвы как общения со Святым Богом и как борение с силами тьмы. И наши молитвы часто бывают не усиленными, а ослабленными. А Слово Божье говорит: «**Много может усиленная молитва праведного**» (Иак.5:16). Если мы оставим грехи и можем сказать в своем сердце, как сказал Христос: «**Идет князь мира сего, и во Мне не имеет ничего**» (Ин.14:30); если мы будем иметь веру Божью, если будем молиться по Его воле и для Его славы, если наша молитва будет действительно благоговейным и трепетным общением со Всемогущим и святым Богом в страхе; если наши пост и молитва будут действительно битвой за тех, кого мы любим, то тогда наша молитва способна творить чудеса. Мы теряем такие возможности одна за другой по маловерию и по духовной лени. Мы иногда находимся в растерянности и недоумении из-за того, что Бог допускает наказания, не понимая духовную сущность и пользу этого. Все то, что нам выпадает (и большей частью за наши несовершенства) — ничто по сравнению с тем, что перенес безгрешный Христос за нас. В Евр.12:3-9 сказано: «**Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими. Вы еще не до крови сражались, подвизаясь против греха, и забыли утешение, которое предлагается вам, как сынам: сын мой! не пренебрегай наказания Господня, и не унывай, когда Он обличает тебя. Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьет же всякого сына, которого принимает. Если вы терпите наказание, то Бог поступает с вами, как с сынами. Ибо есть ли какой сын, которого бы не наказывал отец? Если же остаетесь без наказания, которое всем обще, то вы незаконные дети, а не сыны. Притом, если мы, будучи наказываемы плотскими родителями нашими, боялись их, то не гораздо ли более должны покориться Отцу духов, чтобы жить?**». «*Безнаказанность приносит нам не меньше вреда, чем сами грехи. Поэтому Бог и наказывает — не только, чтобы наказать за прошедшее, но чтобы исправить на будущее*», — писал Иоанн Златоуст. Важно не отчаиваться, а смириться перед Богом и довериться Его совершенному действию для каждого из нас в разных обстоятельствах.

Нам надо учиться у Христа. Какая сильная молитва была у Иисуса в час самых страшных скорбей! Сатана желает заставить Христа действовать Своими силами, пытается отсечь Его от Бога Отца, лишить Его единства с Отцом. И мы видим напряженное борение в духе, мы видим самую усердную молитву за все времена. Об этой молитве так написано в Послании к Евреям: «**Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за Свое благоговение**» (Евр.5:7). Из-за сильного напряжения и скорби, которые испытывал Иисус, подкожные капилляры могли расшириться и лопнуть. При этом кровь проникла в поры кожи Христа и смешалась с потом. Этот факт отметил врач и евангелист Лука: «**Явился же Ему Ангел с небес и укреплял Его.** **И, находясь в борении, прилежнее молился; и был пот Его, как капли крови, падающие на землю**» (Лк.22:43,44). В этом борении, в этой молитве принимается самое важное решение: подчиниться воле Отца Небесного. «**И, отойдя немного, пал на лице Свое, молился и говорил: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем не как Я хочу, но как Ты**». В словах «**если возможно, да минует Меня чаша сия**» выражено борение человеческой природы с искушениями. Иисус как бы говорит Отцу: «Если есть какой-нибудь иной путь спасти грешников, помимо креста, то яви его сейчас и дай силы исполнить его». Но небеса молчат. Молчание Отца Небесного было ответом на вопрос Сына. Отец не говорил, что надо пострадать, умереть, Он не отвечал, потому что Сын как Бог знал волю Отца. А как Человек Иисус спрашивал, возможно ли избежать креста, не нарушив Божьего плана искупления и Его цели. Молчание Отца было ясным выражением Его воли, было явным ответом, что нет другого пути спасения грешников, кроме смерти Сына Божьего на кресте. Христос не просил Отца позволения не идти на крест, потому что Он Сам говорит: «**Душа Моя теперь возмутилась; и что Мне сказать? Отче! избавь Меня от часа сего! Но на сей час Я и пришел**» (Ин.12:27). Христос подчиняет Свою волю воле Отца и тем самым избирает в любви к людям крест Голгофы. «**Да будет воля Твоя**». В этих словах Иисус избирает любовь ко всем людям, Он отдает предпочтение любви, а не силе, Он выбирает путь жертвования Собой ради искупления рода человеческого. Душа Иисуса скорбела смертельно до тех пор, пока Он не прибег к молитве, пока Он не начал говорить в молитве Отцу все то, что было на сердце. Иисус вошел в Гефсиманский сад в смертельной скорби, а вышел с небесной решительностью, чтобы сделать шаг на крест Голгофы для спасения рода человеческого. Вот плод общения с Богом и плод усердной молитвы и борения.

 Мы видим, что Господь использует два важных оружия для победы в смертельной скорби: молитву и полное подчинение воле Отца. И эта победа дается не просто. Если совершенному Богу не просто дается победа, то уж тем более человеку. Глядя на Христа, мы должны подражать Его поступкам в момент смертельных искушений и скорбей. Дорогие братья и сестры! У каждого из нас была или будет своя Гефсимания, когда надо сделать выбор по воле Отца в самых отчаянных обстоятельствах и скорбях души. Легко являть любовь к Богу и к людям, а также легче являть послушание Богу, когда все хорошо. Но важно делать это еще усерднее, когда душа подвержена скорбям. Своя Гефсимания была у Авраама, когда Бог испытывал его и повелел принести в жертву единственного сына Исаака. Своя Гефсимании была у Давида, когда собственный сын восстал против него и вопрос удержания власти и сохранения государства был на волоске. Своя Гефсимания была у Иова, который терпел страшные потери и страдания, лишившись всего. Своя Гефсимания была у Апостола Павла, когда Бог остановил его на пути в Дамаск. Своя Гефсимания была у Стефана, которого побивали камнями, а он молился за убийц. Своя Гефсимания была у христиан-мучеников, которые могли бы отречься от Христа и избежать всех мучений, но они оставались верными. Своя Гефсимания была или будет у каждого из нас. Бог дает каждому по мере сил и «**не попустит нам быть искушаемыми сверх сил**» (1Кор.10:13). Готовы ли мы подчиниться под волю Божью? Готовы ли мы достойно перенести все испытания, сохранив веру, любовь и верность Господу? Готовы ли мы довериться воле Божьей и не выдавать свою волю за Его? Готовы ли мы противостать козням дьявольским и до крови сражаться против греха и искушений? Эти вопросы являются самыми важными, и на них надо дать ответ жизнью любви и следования за Христом, взирая на Него и подражая Ему. При этом ключом к победе является любовь и полное доверие Богу, полное доверие Его совершенству и вера в то, что Бог желает нам только блага, которое сейчас не совсем очевидно. Но важно в любых обстоятельствах, при любых желаниях и нежеланиях, при любых противлениях плоти поступить по воле Божьей. Если тебе не хочется так делать, если ты не знаешь, как поступить — поступай по Слову Божьему, и Бог всегда даст победу в свое время. Любые действия Божьи и обстоятельства нам важно оценивать лишь с позиций вечности и с позиций будущей жизни с Богом на небесах, ради чего и пришел Господь на землю. Важно каждому достойно пройти свою Гефсиманию и не поколебаться в вере. Противоядием от всех искушений является любовь к Богу и доверие Ему, а ключом к победе — полное подчинение своей воли воле Отца Небесного, что и явил нам Христос в Гефсимании.

Какие великие уроки любви и истины дает Иисус Своим последователям! Казалось бы, что сейчас, в этот момент скорбей, Ему надо было бы думать о Себе, а не о спящих учениках. Но Господь думает именно о них, потому что любит их. Он знает их возможности и сердца, Он знает слабость человеческой природы и понимает, что большего в данный момент они сделать не могут. Никогда нельзя осуждать человека за то, что он не может сделать. Для Бога важно не то, что мы считаем себя сильными или слабыми, а то, чтобы мы верили в Его силу, способную поднять и изменить каждого. И Он трудится с учениками в терпении. Как никто другой, Господь знает, что ученики спят не из-за безразличия, а из-за нависшей над ними печали, из-за душевных трудностей. Они спали из-за горестного истощения, спали потому, что сдались в духе и не противостали дьяволу, который ничего не боится, кроме молитвы, и которого можно победить только духом, а не плотью. От печали можно молиться и бодрствовать, чтобы не впасть в искушение, от печали можно уснуть, как об этом замечено в Лк.22:45: «**Встав от молитвы, Он пришел к ученикам и нашел их спящими от печали**». Христос не сердится на учеников за то, что не могли пободрствовать один час, поддержать Его в молитве. Как никогда была такая острая нужда в молитве! Неужели было трудно помолиться за своего Учителя и Господа, Который их так просил об этом? Такова слабость человеческой природы, что чужие страдания не всегда приносят такую боль, как свои. Как бы это ни было грустно, но надо констатировать, что человеческая плотская природа настолько слаба, что даже в смертельный час скорбей лучшие друзья уснули. Друзья спят, а враги, Иуда, синедрион и воины не спят. Но Господь снисходит к людям в Своей любви, Он понимает, что есть такие обстоятельства, где бремя надо нести одному, что только уединенная молитва и общение с Богом Отцом даст силу. И Господь дает ученикам урок того, как надо встречать суровые испытания и как переносить смертельные скорби. Его обличение очень нужное, но оно не суровое и не осудительное, оно есть предисловие к научению небесным истинам. «**Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение: дух бодр, плоть же немощна**». Какое тактичное и нежное научение, сияющее простотой и глубиной истины! Иоанн Златоуст так пишет об этом: «*Хотя ты и желаешь презреть смерть, однако не можешь, пока Бог не поможет тебе, потому что все плотское унижает дух*». Плоть немощна потому, что действует только своей силой; дух силен потому, что подключает силу и помощь Всемогущего Бога. Нам никогда не надо отчаиваться, потому что Бог допускает определенные обстоятельства, Он же и указывает пути выхода из них и дает силу, если исполняется повеление Господа: «**Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение**». Всегда надо бодрствовать и помнить: наш дух иногда бывает бодр, когда мы твердо стоим в Господе, но плоть всегда немощна, всегда ведет к поражению, она никогда не может одержать победы. Мы знаем, что люди немощны, но этот эпизод показывает людям, насколько они немощны. Мы знаем, что наша плоть без действия Духа Святого бессильна против искушений лукавого, но мы еще не знаем во всей глубине, насколько она бессильна и беспомощна. Мы часто надеемся на исключение, надеемся на то, что у меня не так, у меня есть сила, что я способен на что-то большее. Если бы человек осознал истинную картину своего бессилия без Бога и Его помощи, без Его водительства, то он бы со всех сил бежал бы к Богу, прилеплялся бы к Нему и никогда не отходил бы от Него даже в мыслях! Нас губит самонадеянность и то, что мы не бодрствуем в молитвах.

 Иисус Христос приходит к спящим ученикам не один раз, но приходит и второй, и третий раз. И это Он делает не для того, чтобы снова и снова обличить их, но для того, чтобы в любви напомнить о Своем присутствии, напомнить о том, что Он всегда рядом. Он понимает их слабости, Он понимает их человеческие возможности, и поэтому не будит их и не сердится на них, но являет отцовское долготерпение и милость, перенося принадлежащие Ему страдания в одиночку. Мы, как и ученики Христа в Гефсиманском саду, в своих печалях и скорбях часто забываем о присутствии Христа. Мы часто ведем себя так, как будто нет рядом любящего Бога, готового всегда поборать за нас, как будто мы один на один остались с обстоятельствами. Нам иногда кажется, что Бог нас оставил. Такие мысли надо решительно гнать верой и побеждать духом. Бог никогда не оставляет Своих, и в этом источник наших побед. И здесь, в саду, Господь не оставляет учеников даже в самых смертельных скорбях, но учит их Своей жизнью, Своими поступками, проявляя не упреки к ним, не обиду, а Свою любовь. Иисус получал такую любовь от Отца Небесного и знал, подчиняясь Его воле, что любящий Отец никогда не заставит Свое дитя напрасно страдать и напрасно пролить хоть одну слезу. Бог не дает человеку отчета в Своих действиях, Он ожидает полного доверия от человека и принятия каждого шага Божьего как шага любви к нему. Чтобы понять это, надо сильно любить Бога и людей. Л.Н. Толстой писал: «*Только люди, способные сильно любить, могут испытывать и сильные огорчения. Но та же потребность любить служит для них противодействием горести и исцеляет их. От этого моральная природа человека еще живучее природы физической. Горе никогда не убивает*». Можно к этому добавить: «Горе никогда не убивает, если ты еще способен верить и любить».

 Наш Господь и Бог Иисус Христос видел то тяжелейшее бремя грехов, которое должно было быть возложено на Него, о чем было сказано пророком Исаией: «**Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его. Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились. Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас**» (Ис.53:3-6). Но Иисус знает волю Отца, Он принимает ее для исполнения. Поэтому Он не убегает от обстоятельств, Он не убегает от воинов, которые идут к Нему вместе с предателем. Он встречает трудности лицом к лицу, делает шаг навстречу самым великим страданиям и мучениям во Вселенной, являя нам пример самопожертвования ради людей. Он показывает нам Свою любовь, которая способна все претерпеть и перенести до конца. Эта была любовь ко всему человечеству и к каждому отдельному человеку. Он показывает, что отдает предпочтение не силе, а всепобеждающей любви, сделав шаг из Гефсимании на крест Голгофы для окончательной победы над злом. «**Вот, приблизился час, и Сын Человеческий предается в руки грешников;** **встаньте, пойдем: вот, приблизился предающий Меня**». И мы, по примеру Христа, не должны останавливаться в трудностях, поворачивать назад, искать облегчения или причин поражения, хотя оно еще не наступило. Нужно решительно идти вперед, перенося в терпении испытания и скорби. Не надо искать скорбей, но не надо и бояться скорбей. «*Если не терпишь скорбей, то и не ожидай венцов там, как не выходивший здесь на подвиги и труды, какие назначены для получения венцов*», — писал Василий Великий. Скорби, переносимые достойно, являются лучшей почвой души для роста в ней добродетелей. Кто мало пережил, тот мало их имеет.

Что хочет от нас Господь в таких огненных скорбях? Он желает соделать нас пригодными для Царства Божьего, потому что «**не войдет в него ничто нечистое, и никто преданный мерзости и лжи**» (Отк.21:27). Бог желает оградить нас от урона в вечности, восстанавливая справедливость через скорби еще на этой земле, потому что лучше пострадать и измениться здесь, чем потерпеть сокрушительный урон в вечности: «**Будучи же судимы, наказываемся от Господа, чтобы не быть осужденными с миром**» (1Кор.11:32). Бог желает научить нас смирению, терпению и упованию на Него как средствам победы, желает соделать нас духовными воинами, соделать непоколебимыми во всех обстоятельствах, как и Слово Божье говорит об этом: «**Итак смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время. Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он печется о вас. Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить. Противостойте ему твердою верою, зная, что такие же страдания случаются и с братьями вашими в мире. Бог же всякой благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе, Сам, по кратковременном страдании вашем, да совершит вас, да утвердит, да укрепит, да соделает непоколебимыми**» (1Пет.5:6-10). Иного пути нет, потому что мы все несовершенны. И воином нельзя стать без битв, падений и подъемов. И только человеку Бог дал такую привилегию, как страдание. Ни ангелы, ни животные, но только Бог и человек могут страдать, осознавая происходящее. И мы должны быть благодарными Богу за то, что Он трудится с нами и терпеливо проводит через самые отчаянные обстоятельства, всегда идя рядом с нами и никогда не оставляя нас:

*Прими, Господь, мое благодаренье*

*За милость, помощь и за слезы плача, Боже.*

*В беде не бросит Бог Свое творенье,*

*Отречься Сам Себя в Своей любви не может*.

«*Кто страдает, тот помнит*», — отмечал древнеримский оратор Цицерон (106-48 до Р.Х.). Страдания, а иногда и смертельные искушения, возвращают нас в себя и напоминают, что мы должны иметь образ Божий. Индийский писатель Рабиндранат Тагор (1861-1941) говорил: «*Главное, чему учит человека жизнь, это не тому, что в мире существует страдание, а тому, что от него самого зависит, обратит ли он страдание себе на благо, превратит ли он его в радость*». Этому, дорогие братья и сестры, мы должны учиться у Христа. И если Святой Сын Божий проходил как Человек совершенство в послушании через страдания («**хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию**» — Евр.5:8), то уж тем более в этом нуждается каждый из нас. Блаженство в жизни не в том, чтобы избежать страданий, не в том, чтобы их обойти, а в том, чтобы достойно перенести их, подражая Христу, Который в смертельной скорби одержал победу любовью к Богу и полным доверием Его совершенной воле, явив величайший источник побед: «**Не моя воля, но Твоя да будет**» (Лк.22:42). Принятие воли Отца Небесного — это не подавление воли личности, это не безысходность в имеющихся обстоятельствах и не разочарование, это не подавление силой, но это — полное доверие себя совершенству Бога.

Итак, возьмем для своей души драгоценные жемчужины научения, оставленные Иисусом Христом в Гефсимании:

***Победа в смертельных борениях одерживается неукоснительным исполнением воли Божьей***. Для одержания духовных побед в тяжелейших скорбях и обстоятельствах необходимо:

1. Проявлять любовь к Богу Отцу и полное доверие Его воле, благой, угодной и совершенной для каждого человека, потому что Бог любит каждого так, как будто Ему больше некого любить и лучше нас знает, как дать нам блага.

2. Проявлять любовь к людям, забывая о себе, отдавать себя для людей и взирать не на трудности, а на те блага, которые несут скорби и страдания за других, положительно смотреть на все обстоятельства с позиций вечности, а не сегодняшнего дня.

3. Противостоять дьяволу в духе твердой верой и молитвой, проявляя в молитве усердное борение, до крови сражаясь против искушений, помня, что «**дух бодр, плоть же немощна**».

4. Не убегать от трудностей, не обходить стороной надлежащие страдания и скорби, но мужественно встречать их, в терпении уповая на Божью помощь и милость, Который вознесет в свое время, даст победу и проявит Свою славу.

Итак, ***побеждай смертельные скорби и обстоятельства жизни любовью к Богу и исполнением Его воли***. Аминь!

 **Мк.14:17-28 Встреча с Любовью на прощальной Вечере**

Мк.14:17-28: «**Когда настал вечер, Он приходит с двенадцатью.** **И, когда они возлежали и ели, Иисус сказал: истинно говорю вам, один из вас, ядущий со Мною, предаст Меня.** **Они опечалились и стали говорить Ему, один за другим: не я ли? и другой: не я ли?** **Он же сказал им в ответ: один из двенадцати, обмакивающий со Мною в блюдо.** **Впрочем Сын Человеческий идет, как писано о Нем; но горе тому человеку, которым Сын Человеческий предается: лучше было бы тому человеку не родиться.** **И когда они ели, Иисус, взяв хлеб, благословил, преломил, дал им и сказал: приимите, ядите; сие есть Тело Мое.** **И, взяв чашу, благодарив, подал им: и пили из нее все.** **И сказал им: сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая.** **Истинно говорю вам: Я уже не буду пить от плода виноградного до того дня, когда буду пить новое вино в Царствии Божием.** **И, воспев, пошли на гору Елеонскую.** **И говорит им Иисус: все вы соблазнитесь о Мне в эту ночь; ибо написано: поражу пастыря, и рассеются овцы.** **По воскресении же Моем, Я предварю вас в Галилее**».

 Никто из людей не может во всей глубине постичь любви Господа Иисуса к нам, несовершенным людям, живущим на этой земле. Из любви к людям Господь Иисус Христос, будучи Богом и обладая полнотой славы на небесах, воспринял нашу плоть и кровь, «**уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек, смирил Себя, быв послушным до смерти, и смерти крестной**» (Флп.2:7,8). Творец умер в мучениях на кресте за Свое творение, чтобы нас, таких смертных, грешных, нечистых, тленных очистить, обновить, простить, соделать бессмертными, усыновить, дать Божественную природу через принятие Духа Святого верой, привести на небеса и разделить с нами Свою славу. Разве это не величие любви?! Никакой человеческий ум, ни одна религия мира, ни один философ не мог даже и помыслить о том, что Бог будет умирать за людей, чтобы дать грешным людям выбор жить вечно в любви с Ним. Такой план спасения мог придумать и реализовать только любящий Бог, притом любящий всех и любящий жертвенной любовью независимо ни от каких обстоятельств.

 И вот наш Господь совершает Вечерю с учениками, которую Он утверждает для всех христиан. Он все усмотрел, с безупречностью организовал Вечерю, нашел человека, который в любви представил для этого свою горницу. Иисус устанавливает новое таинство и дает новую заповедь: вспоминать не выход Израиля из Египта, а вспоминать смерть и страдания Христа. И вдруг Он делает шокирующее заявление:«**Истинно говорю вам, один из вас, ядущий со Мною, предаст Меня**». Нетрудно представить себе состояние учеников. Кто-то из присутствующих является предателем! Разве такое возможно?! Ученики не были уверенными в себе, знали свои слабости и возможные ошибки. **«Они опечалились и стали говорить Ему, один за другим: не я ли? и другой: не я ли?** **Он же сказал им в ответ: один из двенадцати, обмакивающий со Мною в блюдо**». Спрашивали все, в том числе и Иуда, который делал вид искреннего последователя и спросил позже о том же с омерзительным лицемерием. Иуда вел себя, как все, возлежал вблизи Христа, проявлял не меньшее, чем остальные, рвение и энтузиазм. Какое страшное лицемерие предателя, который внешне ничем не отличается от всех! Мы читаем в Мф.26:25: «**При сем и Иуда, предающий Его сказал: не я ли, Равви? Иисус говорит ему: ты сказал**». Все ученики были в растерянности. Мы видим также и слабость учеников, и то, как важно всегда исследовать себя и свое сердце. Особенно это важно пред Вечерей, чтобы не принимать наши намерения за действительность, а видеть себя в реальном свете. В поведении Христа мы видим здесь великий пример Его всепокрывающей любви. Иисус, будучи Богом, знал и видел сердца всех: слабости учеников, горячность Петра и уверенность в себе Его близких друзей. Он видел также сердце предателя Иуды. Иоанн спрашивал у Христа: «**Господи! Кто это?**» (Ин.13:24). «**Иисус отвечал: тот, кому Я, обмакнув кусок хлеба, подам. И, обмакнув кусок, подал Иуде**» (Ин.13:26). Иуда, «**приняв кусок, тотчас вышел**» (Ин.13:30). Ученики, зная, что Иуда носил ящик, подумали, что Иуда пошел что-то прикупить к трапезе (Ин.13:29). Поэтому никто из учеников не заподозрил в нем предателя, а слова Иисуса к Иоанну ученики могли не услышать. Иуда ушел во время иудейской пасхальной вечери, не принимая участия в новой Вечере, которую установил Господь. В Вечере Господней, скорее всего, участвовали только верные ученики. Если бы Христос непосредственно сказал, что Его предаст Иуда, то ученики могли бы здесь же на месте расправиться с Иудой и не допустить предательства. Но Господь дает еще один шанс Иуде остановиться, Он желает использовать всякую возможность, чтобы сердце Иуды изменилось. Более того, Иисус подает хлеб Иуде как знак особой благосклонности, потому что на Востоке хозяин во время еды подавал хлеб почетному гостю. Делая Иуду почетным гостем, Иисус этим жестом пытался еще раз призвать его к покаянию. Какое долготерпение и снисхождение Господа, какое величие любви! Если бы кто-то из нас знал предателя, то, наверняка, изгнал бы его из своего общения с позором. Каждый из нас бы взывал: «Господи! Зачем он здесь, давай выдворим его из нашего сообщества, ведь он предаст Тебя». Но Господь нигде не проявил и тени недоброжелательности, нигде не ответил недоверием и злобой. Он знает, что Бог Отец видит все. Он совершает Свое служение в любви, и не может делать его иначе, потому что в противном случае будет дано место ненависти и презрению, а не любви как Божьей природе. Господь являет нам важный принцип: ты делай свое дело с любовью, а что касается других, то все остальное усмотрит Господь. Иуда ушел сам. Не было необходимости изгонять его насильственно. Иисус Христос до последнего мгновения не отвергает человека, даже если он спотыкается и падает, если он имеет худые планы. Христос со Своей стороны делает все, чтобы остановить Иуду, но Иуда дал место сатане и был водим его волей. Какое подлое действие совершает Иуда!

Предательство. Его могут совершить лишь те, которым вы доверяете, которых вы любите, с которыми вы близки и которым отдали часть своего сердца. Предательство не может совершить враг или далекий от ваших симпатий человек, предательство может совершить только друг или тот, кто дорог вам. И что может быть больнее? Кажется при этом, что зло торжествует, побеждает. Но это не так. Просто суд отступает на время, просто любовь подставляет свое сердце, чтобы угасить зло и не отвечать злом на зло. Где найти целительный бальзам против такого удара в спину, против обманутого доверия, против того, что такой камень человек долго носил за пазухой, делал вид любящего, но готов был бросить его в вас в любое время? Господь указывает нам на универсальное средство. Таким противоядием против зла, таким целительным бальзам против вероломства является жертвенная любовь к людям, любовь без всяких условий, любовь, которая не зависит от обстоятельств, а зависит только от желания и ценностей твоего сердца. На такой любви будет построено Царствие Божье, такая любовь еще хранит этот развращенный мир сегодня, такая любовь нейтрализует и обезвреживает зло, не давая ему накапливаться сверх критической точки, за которой рано или поздно следует расплата. И в таких ситуациях важно не поддаться чувству мщения, злобы, важно не потерять любовь и не попасть в плен лукавому. В таких ситуациях важно остаться верным Господу во всем.

*Но что же может быть больней измены,*

*Стирающей следы того моста,*

*Который путь проложит к переменам? —*

*Больней тебе в душе предать Христа.*

*Предать забвенью милость и прощенье,*

*Нас ими смог Спаситель освятить.*

*Предательство — вершина зла и мщенья,*

*Но Бог даст силы все в любви простить*.

 Нам важно не только уметь прощать, но еще более важно быть верными, не бежать от трудностей, а преодолевать их, быть стойкими до конца, не предавать интересы Божьи за тридцать серебренников, измерять все не выгодой, а Божьим эталоном, который будет применен к каждому в вечности. Нам важно ни в чем не быть Иудой в Божьем деле сегодня, когда мы имеем свет истины Христовой и силу Духа Святого. «*Всякое предательство есть не что иное, как нарушенная верность*», — отмечал французский философ и драматург Габриель Марсель (1889-1973).

*Бог правде жизни в испытаньях научает,*

*Когда есть выбор и есть тяжесть от креста.*

*В молитве трепетной я к небу обращаюсь,*

*Чтобы ни в чем не стать Иудой у Христа*.

 Для того чтобы предать, не надо прилагать много усилий. Много усилий надо прилагать, чтобы хранить верность и чтобы простить предательство и поднять упавшего. Предатели, по словам Плутарха (46-126), «*предают, прежде всего, самих себя*». «*Нельзя быть злодеем другим, не будучи и для себя негодяем. Подлость универсальна. Нарушитель любви к ближнему первым из людей предаст самого себя*», — писал русский поэт Б. Пастернак (1890-1960). Нераскаянное предательство губительно, что мы видим на примере Иуды, который покончил жизнь самоубийством.

Высочайший принцип христианства и вершину любви являет Господь в словах нагорной проповеди: «**А я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих и гонящих вас**» (Мф.5:44). Почему Господь дает такой высокий и почти неисполнимый стандарт поведения? Потому что только это ведет к Царству Божьему. Потому что если отвечать злом на зло, то будет только увеличиваться зло, и наше сердце будет отдаляться от Бога, люди не будут видеть в нас ничего особенного, люди не будут видеть в нас Христа. Вот почему Апостол Павел пишет: «**Никому не воздавайте злом за зло, но пекитесь о добром перед всеми человеками. Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми. Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь. Итак, если враг твой голоден, накорми его; если жаждет, напой его: ибо, делая сие, ты соберешь ему на голову горящие уголья. Не будь побежден злом, но побеждай зло добром**» (Рим.12:17-21). Есть ли другой путь победы над злом? Нет! И поэтому наш Господь не только учил, но и в жизни являл любовь до самого последнего момента ко всем: о распинающих Он молится, чтобы Отец простил их, ибо не знают, что делают; предателю Иуде дает много шансов остановиться и покаяться: и в момент Вечери, и в Гефсиманском саду, когда называет его другом; за народ, который обрек Его на казнь в криках «распни Его». Он умирает на кресте, чтобы люди могли покаяться и получить Царство Божье; учеников, которые оставили Его, Он любит прежней любовью и никогда не напоминает им об их слабостях, никогда не говорит, как это делают многие люди: «А помните, как вы оставили Меня и трусливо бежали?». Иисус любит такой любовью, которая «**все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит**» (1Кор.13:7)

Господь знает каждого человека лучше, чем сам человек знает себя. В нашем сердце гораздо больше слабостей, чем мы думаем, и наше сердце обладает гораздо большими возможностями для побед с Богом, чем мы можем себе представить. Поэтому Бог желает, чтобы мы были снисходительны к слабым и верили в возможность их преображения под действием силы Божьей. Никто не знает до конца себя, никто не знает, как он поведет себя в той или иной ситуации, пока не окажется в ней. Не только Петр, которого предупреждал Христос об отречении, уверял Христа в том, что «**хотя бы мне надлежало и умереть с Тобою, не отрекусь от Тебя**» (Мк.14:31), но и все другие ученики уверяли в этом, о чем мы читаем в Мк14:31: «**То же все говорили**». Мы знаем, что они говорили искренно и верили в это, потому что до конца не знали себя так, как знает каждого из нас Господь, знает и любит, несмотря на все. Нужно всегда бодрствовать и уповать не на свои желания и чувства, а на Христа.«**И говорит им Иисус: все вы соблазнитесь о Мне в эту ночь; ибо написано: поражу пастыря, и рассеются овцы.** **По воскресении же Моем, Я предварю вас в Галилее**». Никто не предал значения этим словам Иисуса и не сохранил их в сердце. Поэтому, когда Иисус был предан, все оставили Его и бежали в страхе; когда Иисус был распят, они пришли в полное отчаяние; и даже когда Он воскрес, они сразу не могли поверить в это. И если такое было с Апостолами, то как же важно бодрствовать нам, чтобы быть готовыми достойно перенести и печали, и встретить радость. Но мы также знаем, какие великие дела совершали Апостолы после воскресения Христа, потому что они имели живую веру в Господа, которая слабых делает сильными и питает Божьей любовью. Прощение, долготерпение и снисхождение Иисуса открыло путь для них, который привел их к великой и непостижимой славе.

 Зная природу человека, Господь дает нам важный принцип поведения: быть снисходительным к каждому и давать каждому возможность исправиться. Это мы видим на примере отношения Христа к Петру и к ученикам. В Христе более всего потрясает Его неиссякаемая любовь к слабым, немощным и даже к отрекшимся, потому что такие жертвы возвышаются над возможностями обычных людей. Смогли бы мы быть друзьями Петру после Его отречения? Смогли бы мы возвысить Апостола Павла до таких вершин, когда он гнал Церковь Божью? Смогли бы мы простить Иакова и Иоанна, которые хотели низвести огонь на Самарянское селение или когда они хотели занять особое место в Царстве Божьем по протекции (Мф.20:21)? Смогли бы мы хорошо относиться к Апостолу Фоме, который хотел приложить перста к ранам Христа, чтобы убедиться, что Он воскрес? Думаю, что с трудом. Вот поэтому мы и имеем много потерь, потому что мы имеем мало любви. Люди, находящиеся во тьме, будут идти к свету, а свет там, где есть сердца, горящие любовью. Иисус не потерял ни Петра, ни Иакова, ни Иоанна, ни Фому, ни Апостола Павла, потому что имел любовь, которая все покрывала. Был потерян Иуда, но он потерян для Царства Божия по своему упорству, сребролюбию, неверности и нераскаянному сердцу, потерян потому, что на многократную и истинную любовь не ответил ни разу искренней любовью.

Иисус обезоружил Себя, как бы лишил Себя пути применения силы ради того, чтобы явить силу любви. Однажды приняв к Себе Своих детей по вере, Господь никогда не изгонит их, если они не оставят Его сами. Он — сострадающий и милосердный Пастырь, Который покрывает любовью и прощает грехи, падения, ошибки, слабости и заблуждения, Который трудится над каждой душой до того момента, пока есть последняя надежда. И мы видим результат, что из, казалось бы, слабых людей появились великие мужи веры. И нам важно научиться быть снисходительными к людям, понимая, что Бог любит всех, и Его благодати достаточно для изменения каждого, кто захочет идти за Христом.

Как благословенны жертвы любви к слабым и отрекшимся близким, к немощным и неверным друзьям, к упавшим братьям и сестрам, у которых нет сил, но у которых есть желание идти за Христом и у которых сердце бьется в правильном ритме любви к Богу. Такая любовь вдохнет в них новые силы и возгреет ответную любовь к Богу и к людям. Такая любовь дает еще и еще раз шанс обновить в человеке образ Божий, открывает для света дверь, которую лукавый хочет закрыть для поскользнувшейся души. Если мы снисходим к слабым, Бог снизойдет к нам в минуты нашей слабости. Справедливо заметил русский литератор 20-го века Э. Севрус, что «*неоправданное и чрезмерное употребление силы — это проявление слабости, ведущее, подчас, к преступлению*». Наш Господь являл особую силу, когда молчал перед обвинителями, когда прощал упавших и отрекшихся, когда долготерпел противников. И если Тот, Кто не имел слабости, прощал слабых, то тем более это надо делать и нам. Чтобы простить других, нам надо вспомнить свои слабости и то, что Бог прощает нас. Английский государственный деятель Джордж Сэвил Галифакс (1663-1695) писал: «*Ничто так не смягчает присущей нам заносчивости, как наши собственные слабости. Не они ли внушают нам не бить слишком больно других, ибо сами мы нередко заслуживаем того же? Наши слабости хватают наш гнев за рукав и шепчут нам ласковые слова, когда мы пребываем в раздражении*». Каждый человек должен иметь право на милость и прощение после любой ошибки и даже после отречения. Такой шанс дает Бог. Такой шанс, тем более, должны давать и мы.

Нет двух более похожих и двух более разных людей, чем Петр и Иуда. Они были вместе с Господом, слушали Его речи и научения, были избранны Им, имели от Него силу творить чудеса, были на Вечере со Христом, оба отреклись от Христа. Но Петр раскаялся и стал величайшим Апостолом, а Иуда остался с несокрушенным сердцем и избрал страшное будущее. Любовь способна на все, но она приносит великие плоды тогда, когда есть ответная любовь, зависящая от каждого человека, совершающего свой выбор. Церковь должна быть исполнена любви. Если в церкви нет любви, то нет самого главного, ради чего умирал Христос, нет того, без чего невозможно быть в Царствии Божьем. Все в этой Вселенной может держаться и жить только на любви. И развиваться каждая церковь может лишь в атмосфере любви и взаимоподдержки. Нам важно понять, что без нашей любви не может быть силы в церкви. Без нашей любви и снисхождения каждый из нас будет чувствовать себя неуверенным и потерявшимся в сложных обстоятельствах. Без нашей любви мы лишаем себя и других права на ошибку, потому что несовершенны все. Каждое падение и слабость ближнего есть испытание на наличие любви для другого, испытание его на чистоту сердца и на пригодность для Царствия Божьего. Никто из нас не бывает рядом случайно. Бог видит сердца. Более всего Господа радует и прославляет тот, кто покрывает любовью слабости ближнего и поднимает упавшего в долготерпении. «**Не здоровые имеют нужду во враче, но больные, пойдите, научитесь, что значит: милости хочу, а не жертвы? Ибо Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию**», — говорит Христос фарисеям, ложно считавшими себя святыми и сильными (Мф.9:12,13). Какой врач считается более талантливым, сильным и благословенным: тот, который лечит легких больных или тот, который лечит тяжелых или почти безнадежных больных. Конечно же, второй. Божье дело прославляется, когда исцеляется больная и заблудшая душа, попавшая в сети лукавого.

 Иисус являет пример служения Богу и исполнения Божьей воли в любых обстоятельствах. Он не взирает на слабости людей, а смотрит на Всемогущего Бога и совершает то, ради чего был послан на землю. Он показывает Своим последователям, что есть нечто более великое, чем размышления над ошибками, падениями и слабостями людей — размышление о Его спасительной жертве, об искуплении, о любви Божьей к людям. И Он желает, чтобы это напоминание было всегда в сердцах верующих.

«**И когда они ели, Иисус, взяв хлеб, благословил, преломил, дал им и сказал: приимите, ядите; сие есть Тело Мое.** **И, взяв чашу, благодарив, подал им: и пили из нее все.** **И сказал им: сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая»**. Этими словами наш Господь переносит всю важность земной жизни в самый центр: на Голгофу, на крест, где совершается искупление, на Его жертву за нас. Тот, Чьими руками держится и управляется вся Вселенная, дал пронзить их ради нас и напоминает нам через Вечерю, что это — не обычай, не ритуал, а реально свершившийся факт нашего искупления, без которого вся наша жизнь была бы бессмысленной. И мы живем реально в поле этого важнейшего совершившегося события. И мы участвуем в этом священном таинстве, мы находимся в реальном присутствии Господа, побуждающем нас забыть груз забот и суету дней, погрузиться в сияние святости и славы Христа, приступить к «**граду Бога Живого... и тьмам ангелов, к торжествующему собору и Церкви первенцев, написанных на небесах, и к Судии всех Богу,… и к Ходатаю Нового Завета Иисусу**» (Евр.12:22-24), получить в трепете и благоговении небесное духовное питание и благословение от Творца. Господь сначала благодарит Отца Небесного за хлеб. Слово «хлеб» по-гречески звучит *артос* и означает хлеб квасной, а не опресночный, как было принято на Пасху в Ветхом Завете, чтобы подчеркнуть установление нового таинства. Господь благодарит Отца, показывая нам, что Он добровольно идет на страдания. Его пример наставляет нас принимать и переносить страдания с благодарностью, взирая с надеждой в будущее. Как любой человек не может жить без хлеба земного, так и духовная жизнь не может быть без приобщения к хлебу духовному — Телу Христову, которое было ломимо за нас и истязаемо за наши грехи. И как в Ветхом Завете проливалась жертвенная кровь овнов и тельцов, так и Господь проливает святую Кровь, чтобы дать нам истинное освобождение от уз греха по благодати, чтобы это пролитие Крови было совершено «**во оставление грехов**» (Мф.26:28). Иисус ввел Новый Завет и новые отношения Бога и человека, основанные на благодати и любви. Господь Своими действиями и словами на Вечере говорит ученикам: «Я так люблю вас, что отдаю на смерть Себя и отдаю на сокрушение Свое Тело. Я так люблю всех, что проливаю Свою Кровь за каждого человека, чтобы он воспользовался даром прощения. Я люблю вас и хочу быть вам другом и братом, а не судьей, как это было во времена закона». Господь также обещает вместе со Своими последователями «**пить новое вино в Царствии Божием**».

Наш Господь Иисус Христос совершает с любовью дело спасения. Он не смотрит на слабости людей, Он не пытается исправить их мгновенно, Он показывает, что искупление мира совершается Его страданиями и смертью, и что все совершается по воле Божьей, по Писанию, предсказанному пророками. И даже слабость близких людей предсказана Писанием. «**Порази Пастыря, и рассеются овцы**», — сказано в Книге пророка Захарии (Зах.13:7). «**Даже человек мирный со мною, на которого я полагался, который ел хлеб мой, поднял на меня пяту**», — сказано в псалме Давида (Пс.40:10). «**Впрочем Сын Человеческий идет, как писано о Нем**»,— так подводит итог всему Господь. Господь покрывает Своей любовью слабости и даже предательство близких и совершает дело искупления, совершает Божье дело, поступает по воле Божьей, которая не зависит от поведения людей и от обстоятельств. И позже мы увидим, как изменились все Христовы ученики (кроме предателя Иуды) после воскресения. Они стали другими людьми, готовыми умереть за Христа, а не только не убежать от трудностей. Это все сделали Божья любовь, терпение и снисходительность. Господь знает слабости учеников, но Он знает и их сердца, знает и то, что может совершить Дух Божий с каждым в будущем, знает, какими они могут стать, если будут верить в Него. Он спокойно говорит им о том, что они соблазнятся о Нем в эту ночь, но дает им надежду и не заставляет их постоянно оставаться в печали: «**По воскресении же Моем, Я предварю вас в Галилее**». Он ободряет их и говорит, что страшная буря скоро пройдет, что Он соберет их вокруг Себя. Господь и сегодня долготерпит каждого из нас, давая возможность каждому придти в Его вечное присутствие.

 Какое великое чудо, что Сам Бог приглашает нас на Вечерю к Себе! Это больше, чем наш начальник, больше, чем президент, больше, чем все самые великие люди, вместе взятые. Бог приглашает к Себе на Вечерю любви и доверия, чтобы мы не только вспоминали страдания Христа, но и чтобы смотрели дальше Голгофы, смотрели в будущее воскресение праведных и встречу на небесах с Господом. Как Он обещал ученикам предварить их после Своего воскресения в Галилее, так и нам Он обещает, что «**восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**» (1Фес.4:17). И если мы проявим какую-то слабость, но сокрушим сердце и смиримся пред Ним в покаянии, Он простит, как простил тех, кто не имел силы быть рядом с Ним. Мы имеем дело с любящим и прощающим Христом, Который «**вчера, и сегодня, и во веки Тот же**» (Евр.13:8). И как тогда Иисус молился за Своих учеников, так и сегодня Господь молится за нас. Для нас важно иметь сокрушенное сердце, оставлять грехи в покаянии, признав свои прегрешения и имея жажду духовного совершенства. *Макс Лукадо приводит историю о том, как император Фридрих Великий посещал тюрьму в Потсдаме. Он решил пообщаться с заключенными и выяснить их отношение к своим поступкам и к наказанию. Заключенные оправдывали себя и убеждали правителя, что они невиновны и являются жертвами системы. Только один человек тихо сидел в углу, опустив смиренно голову. «А ты кого винишь в своем нынешнем положении?» — спросил его Фридрих. «Я никого не могу винить, я виновен только сам, ваше величество», — сказал в сокрушении этот человек. Удивленный император, обладающий чувством юмора, тут же приказал начальнику тюрьмы: «Немедленно выведите отсюда этого преступника, отпустите его на свободу, пока его присутствие не развратило всех этих невинных людей»*. Господь как Начальник и Совершитель веры и сегодня может вывести нас из оков греха, если мы в сокрушении признаем свои грехи, раскаиваемся и с чистым сердцем предстаем перед Господом в Вечере. Господь прощает нас, милует нас и ожидает от нас того, что и мы будем прощать слабости и немощи друзей и близких нам людей, не будем спешить вершить суд, не будем изгонять их от себя, но будем предавать их жизнь в руки Божьи, в Его благую, угодную и совершенную волю. Бог силен из несостоятельных, на первый взгляд, людей сделать героев веры, любви и преданности, как мы видим это на примере Апостолов. И это произошло потому, что голос любви Христа стал сильнее всех препятствий.

 Многие желали бы сегодня, как тогда ученики, соприкоснуться со Христом, увидеть Его чистый и любящий взгляд, почувствовать страдания души и духовную силу любви, ощутить святость, дающую жажду к очищению сердца. Но мы имеем такую возможность совершить это духовно. Эта Вечеря, которую мы совершаем сегодня и каждое первое воскресенье месяца, есть такая же Вечеря, на которой Господь принимает каждого из нас, смотрит в наши сердца и милостиво прощает сокрушенных сердцем. А тем, которые слабы, не искренни, самоуверенны, Он дает еще один шанс исправиться и очистить себя от грехов. Мы не можем сказать, что ту Вечерю устроял Сам Христос, а сегодня устрояет человек. И ту, и сегодняшнюю устрояет Сам Господь. И тогда, и сегодня было больно за всякое несовершенство. И тогда, и сегодня Он дает нам удивительную возможность соприкоснуться в духовном мире с великим — приобщиться к Телу и Крови Господней. И тогда, и сегодня Он ставит в центр жизни Его смерть и воскресение ради нас, чтобы мы жили этими событиями на земле, вспоминали страдания Христа ради нашего преображения в образ Господний. И тогда, и сегодня Господь напоминает нам, чтобы мы ни в чем не были Иудами у Христа; чтобы наши души, мысли, слова, поступки были чисты; чтобы мы не боялись и не сомневались, говоря: «Не я ли, Господи?» и сами не предавали Христа своими грехами; чтобы мы боялись участвовать в этом священнодействии с грехами и не становились виновными против Тела и Крови Господней, а также боялись не участвовать в этом священнодействии и лишать себя полноценной духовной жизни и силы; чтобы мы понимали, какой чести удостоены, потому что в духовном мире за нашим участием в Вечере стоит реальная духовная действительность; чтобы мы осознавали милость и прощение Господа к нам и являли это другим людям, снисходя к их слабостям; чтобы мы одерживали победы над всяким злом и слабостями любовью, которая долготерпит и все переносит; чтобы мы не смотрели на других людей, но смотрели на Христа, совершая свое служение пред Ним. Об этом учит нас встреча Иисуса Христа с учениками на прощальной Вечере.

Итак, возьмем для себя важные **духовные уроки** из этой удивительной встречи и прощания Иисуса с учениками:

***Духовная победа при предательстве и слабости ближних к нам людей достигается истинной любовью к ним и преданием всех событий в руки Божьи***.

 Слава Божья в таких обстоятельствах проявляется тогда, когда мы, взирая на Христа, сохраняя Ему верность во всем и подражая Ему:

1. Не мстим за себя, но снисходим к слабости человека и покрываем их любовью.

2. Не изгоняем никого из своего общества, давая надежду на исправление до самого последнего момента.

3. Исполняем волю Божью, совершаем свое служение, предаем все обстоятельства в руки Божьи, поступаем и идем так, как написано, глядя не на сегодняшний день, а в вечность, используя силу жертвенной и всепокрывающей любви.

Итак, ***покрывай любовью все человеческие слабости, чтобы явить славу Божью***. Аминь!

 **Ин.20:24-29 Встреча Любви с маловерием**

Ин.20:24-29: «**Фома же, один из двенадцати, называемый Близнец, не был тут с ними, когда приходил Иисус.** **Другие ученики сказали ему: мы видели Господа. Но он сказал им: если не увижу на руках Его ран от гвоздей, и не вложу перста моего в раны от гвоздей, и не вложу руки моей в ребра Его, не поверю.** **После восьми дней опять были в доме ученики Его, и Фома с ними. Пришел Иисус, когда двери были заперты, стал посреди них и сказал: мир вам!** **Потом говорит Фоме: подай перст твой сюда и посмотри руки Мои; подай руку твою и вложи в ребра Мои; и не будь неверующим, но верующим.** **Фома сказал Ему в ответ: Господь мой и Бог мой!** *29* **Иисус говорит ему: ты поверил, потому что увидел Меня: блаженны не видевшие и уверовавшие**».

 «*Не доверять друзьям позорнее, чем быть ими обманутыми*», — заметил французский писатель Ф. Ларошфуко (1613-1680). Недоверчивость ведет к тягостному одиночеству, к пессимизму, к неудачам, к потере радости и к духовной слабости. И если люди, даже самые хорошие, могут сегодня сказать тем, кто ищет общения и не доверяет: «Ну и пусть не верят», то Господь в Своей любви этого никогда не делает. Бог — единственный в этой Вселенной, Кто не может сказать в адрес ищущих, но еще пока не доверившихся Его Слову: «Ну и пусть не верят, пока жизнь их не научит». Он «**повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных**».

Мы не всегда задумываемся над тем, что приводит нас к истинному блаженству в духовной жизни и почему так много тяжестей на душе даже у тех людей, которые нашли Христа и приняли Его в свое сердце. Это во многом зависит от степени доверия Господу. *Один из верующих преподавателей в Гарварде так отвечал тем студентам, которые теряли доверие Богу: «Садись поудобней и рассказывай, какому богу ты не доверяешь». Затем он рассказывал об истинном Иисусе, дарил студентам новую встречу со Спасителем, Которому нельзя не доверять, и возвращал блаженство жизни, осмысленной и просвещенной Словом Божьим*. Если мы ищем в каждой новой встрече со Христом те Его совершенства, на которые можно полагаться и которыми можно жить, то тогда наша каждая встреча со Словом Божьим и каждое слушание проповеди будет приводить нас к радости и ободрять наш дух.

Можно по-разному смотреть на мир, на человека и на Бога. Если смотреть с позиций трудностей жизни, проблем, греха, предательств, недоверия и несовершенства людей, то любовь Христа и Его милость к нам могут показаться редким явлением, нечастыми проблесками или счастливой случайностью, к которой мы прибегаем в исключительных ситуациях. Но если смотреть на этот же мир так, чтобы в его центре был любящий Господь, Который пошел на крест ради меня, Который способен ради меня все перетерпеть, чтобы дать мне блага, то тогда в моем рассуждении над Словом я не прошел мимо Христа, и моя встреча со Христом наполняет душу и всю Вселенную особым смыслом, тогда ближние люди имеют для меня особую ценность, а Сам Господь разгоняет тьму этого мира и наполняет настоящее и будущее особой радостью и блаженством. «*Верь, чтобы понимать*», — говорили древние. «**Любовь… все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит**», — пишет Апостол Павел (1Кор.13:7). Об одной такой встрече с всепокрывающей любовью Христа рассказывает прочитанный нами текст.

 Воскресший Христос является Своим ученикам уже во второй раз спустя неделю после первого посещения. Первый раз Иисус невидимо прошел через закрытые двери «**и стал посреди, и говорит им: мир вам! Сказав это, Он показал им руки и ноги и ребра Свои. Ученики обрадовались, увидев Господа. Иисус же сказал им вторично: мир вам! как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас. Сказав это, дунул, и говорит им: примите Духа Святого**» (Ин.20:19-22).

Мы видим, что в первый Свой визит после воскресения Иисус, зная слабость человеческой натуры, Сам показывает десяти Апостолам и руки, и ноги, и ребра Свои как свидетельство того, что Он и есть Тот, Кого распяли, что Он есть Тот, раны от заклания Которого они видят. Это было то же тело Иисуса, которое было распято, но после воскресения оно было иным в том смысле, что смерть не имела над ним власти и в том смысле, что оно имело другие свойства и могло проходить через затворенные двери. Мы читаем также в повествовании Луки о том, что Господь не называет учеников неверующими за их сомнения и смущения, а для того, чтобы убедить их в том, что Он имеет воскресшее тело, Сам предлагает им потрогать Себя руками: «**Но Он сказал им: что смущаетесь, и для чего такие мысли входят в сердца ваши? Посмотрите на руки Мои и на ноги Мои; это Я Сам; осяжите Меня и рассмотрите; ибо дух плоти и костей не имеет, как видите у Меня. И, сказав это, показал им руки и ноги. Когда же они от радости еще не верили и дивились, Он сказал им: есть ли у вас здесь какая пища?**» (Лк.24:38-41). Мы видим, что сомнения были не только у Фомы, но и у других Апостолов. Но Господь объяснил им, что Его явление в воскресшем теле и есть исполнение о Нем всего, записанного в Божьем Слове, и ученики поверили. Иисус укрепил их до событий в День Пятидесятницы и дал действие Духа извне до принятия Его и до возрождения и исполнения Духом: «**Сказав это, дунул, и говорит им: примите Духа Святого**» (Ин.20:22).

Но вот одна маленькая деталь: Апостол Фома в это время отсутствовал. «**Фома же, один из двенадцати, называемый Близнец, не был тут с ними, когда приходил Иисус**». Он не был в общении со всеми другими последователями Христа, поэтому он не был на первой встрече учеников с воскресшим Христом, и эта важная встреча прошла мимо него. Мы не знаем причин отсутствия Фомы. Возможно, Фома был расстроен смертью Христа и хотел перенести страдания в одиночестве. Возможно, он потерял надежду и не знал что делать. Возможно, были другие какие-то обстоятельства — мы этого не знаем, но мы точно знаем, что никогда не надо обстоятельства жизни ставить выше общения вокруг имени Того, Кто управляет этими обстоятельствами. Никогда не надо пренебрегать общением и единством со своими единомышленниками. Никогда не надо пренебрегать общением с Господом, потому что та встреча, которую ты пропустил, может быть самой важной для тебя. Может быть, на этой встрече Бог именно тебе скажет что-то самое существенное, что может преобразить твою жизнь или изменить систему ценностей. Может быть, на том молитвенном служении Господь коснется тебя и твоих проблем и разрешит их по Своей милости. Может быть так, что на размышлении над Словом Божьим, которое ты пропустил, к тебе проговорит Господь что-то очень важное и изменит какую-то черту твоего характера. Фома не был в общении со своими братьями и пропустил важнейшее событие: явление воскресшего Христа. Казалось бы, одно общение, что тут такого? Но отсутствия Фомы оказалось достаточно для того, чтобы не верить тогда, когда уже все остальные Апостолы верили в воскресшего Христа; отсутствия оказалось достаточно для того, чтобы не поверить сказанному Апостолами о том, что они видели воскресшего Господа. Мы можем утверждать, что Фома был смелым и не боялся, потому что, когда Иисус ранее сказал, что направляется в Вифанию, Фома сказал: «**Пойдем и мы умрем с Ним**» (Ин.11:16). Мы можем утверждать, что Фома был искренним, потому что он честно и без притворства сказал, что имеет сомнения и должен убедиться в воскресении. Мы можем утверждать, что Фома по природе был пессимистом, но он в то же время был очень пытливый и всегда честно спрашивал о том, чего не понимал, хотя другие ученики в это время могли молчать. Но после твердого принятия истины он никогда более не колебался. Обратим внимание, что Фома исповедует Иисуса Христа Богом в общении с братьями, а не в одиночку. И Господь открывается ему в общении с братьями. Иногда бывает возможность только один раз встретиться вокруг самого важного вопроса жизни, а второго раза может и не быть. Господь все знает о Фоме, знает о его сомнениях и, возможно, чтобы утвердить его в вере, в Своей снисходительности приходит еще раз к ученикам. Какая любовь Господа, какое великодушие, какая снисходительность! Творец снисходит к творению, вера призывает преобразиться неверие, любовь склоняется к сомнению, небесное снисходит к земному. Для Господа существует не просто большинство, но каждая отдельная личность, которая дорога Ему. Он, как сказал Иоанн Златоуст, «*ради и одной души показывает Себя в ранах, приходит для спасения и одного, хотя и более других упорного*». Дорогие братья и сесты! Когда есть проблемы, когда есть переживания и когда решаются важные моменты в жизни, нужно приходить к братьям без всяких приглашений, а приглашение требуется тогда, когда все хорошо. Пренебрежение общением со стороны Фомы привело к тому, что он пропустил первую встречу с воскресшим Христом, пропустил возможность укрепиться Духом Святым, пропустил слова Господа о мире с учениками, потерял ориентиры и ослаб духовно. Из этого можно извлечь важный урок для нас: надо всегда стремиться в общение с братьями, как на общение с Господом, потому что там, где общение идет вокруг имени Христа, Он незримо присутствует между людьми и укрепляет их веру. Сам Господь дал обетование: «**Ибо** **где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них**» (Мф.18:20). Пренебрегая общением с братьями, мы пренебрегаем общением со Христом, лишаем себя благословений, обкрадываем себя в блаженстве и обрекаем себя на ослабление веры.

 Так было с Фомой. Он не был на первой встрече и проявил упрямое неверие. Слово Божье не призывает нас верить всем без разбора, потому что это было бы легкомыслием, но Слово Божье также порицает тех, кто сверх меры испытывает и исследует больше необходимого то, что надо принять верой. Не верить словам Господа — это и есть вершина неверия. Если не верить Божьему Слову, то кому же тогда верить? Сомнения Фомы происходили от неверия, и он проявил разные стороны неверия:

1. Он не поверил Словам Господа о том, что Ему надлежит «**быть убиту и в третий день воскреснуть**» (Мф.16:21) и потому не верил в то, что Христос явился Своим ученикам после воскресения и показал раны от распятия.

2. Он не поверил своим друзьям, с которыми служил вместе более трех лет, не поверил их единодушному свидетельству о том, что они «**видели Господа**», потому что не верил воскресению из мертвых.

3. Не поверил Господу, хотя Он упредил все его желания коснуться ран и все знал о Фоме.

4. Не поверил сначала даже своим глазам, когда перед ним стоял Христос, не поверил увиденному, но захотел убедиться в воскресении самым грубым способом: потрогать раны Христа. Фома хотел материальными средствами убедиться в духовных великих событиях.

 Неверие более всего бесчестит Бога, сводит на нет воздействие Божьего Слова, умаляет действие любви, милости и долготерпения Божьего к человеку. Фома присутствовал при воскрешении Лазаря и лично слушал о том, как Сам Христос говорил, что Он воскреснет из мертвых, но когда это случилось, он не поверил. Было Божье Слово, была проявлена возможность воскрешения на примере Лазаря, было свидетельство друзей, был стоящий перед ним Христос, было предузнание того, что думал в сомнениях Фома, но Фома не верил.

 Недоверие Богу, недоверие братьям и сестрам, недоверие фактам. Как много блаженства теряют люди из-за этого! Почему важно доверие, почему важна вера в невидимое, почему недоверие приводит к духовным потерям? Это связано, прежде всего, с тем, что нарушается сущность веры. «**Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом**» (Евр.11:1). Вера всегда нацелена в будущее и имеет дело с Божьим Словом и с Божьим совершенством. Великая и преобразующая сила Божьей любви и веры не действует в сердцах многих только потому, что многие люди не верят в невидимое и не принимают без всяких условий истину Слова Божьего о том, что любовь Господа обусловлена не их заслугами, а безусловной природой Божьей, Его желанием дать нам блага, независимо от того, как мы на это реагируем. Доверяться Божьему Слову и верить в невидимое и неосязаемое следует потому, что оно верно, что оно никогда не ошибалось, что оно всегда будет исполнено, что оно всегда принесет блага. Разве этого недостаточно, чтобы верить в невидимое?! Разве этого недостаточно, чтобы не искушать Бога недоверием?!

Вера не является результатом опыта, не является следствием практики или испытания, но она строится на полном доверии Божьему совершенству. Над Богом нельзя поставить опыт, Богу нельзя ставить условия, потому что Творец всегда выше творения. Бога никогда нельзя уличить во лжи или в неисполнении Его слов, потому что Слово Божье состоится, потому что «**дары и призвание Божие непреложны**» (Евр.11:29). Мы понимаем, потому что верим, а не верим, потому что понимаем; мы счастливы, потому что верим, а не приходим к вере, потому что счастливы; мы принимаем вечные блага и ценности от Бога, потому что верим, а не верим для того, чтобы заслужить блага и получить блаженство. «*Вера не от чуда рождается, а чудо от веры*», — писал Ф.М. Достоевский. Вечная жизнь не приобретается опытом, не приобретается заслугами, она принимается по благодати через веру в Господа. Истинная вера осознает, что она неспособна ни на что без Бога и Его милости, что она ничего не может принести Богу, а может только доверять Богу и пользоваться Его благами. Спасающая благодать действует через веру и смотрит на все попытки и усилия человека спастись собственными путями как на отвержение Христа Спасителя. Господь безмерно богат, чтобы заниматься продажей спасения, а грешный человек слишком беден, чтобы купить это спасение; Господь безмерно совершенен, чтобы доказывать человеку Свое совершенство, а ограниченный человек слишком несовершенен, чтобы испытывать и проверять Бога; Господь безмерно свят, справедлив и по Своей природе не может не исполнить Свое Слово, а всякий человек слишком лжив и несовершенен, чтобы не доверять Богу и проверять Его; Господь имеет совершенное видение будущего, а слепой в своих знаниях человек часто не видит и не понимает того, что происходит сейчас, поэтому он никак не может ставить Богу условия для того, чтобы Господь в будущем сделал его блаженным таким путем, который предлагает человек. Вера и Бог действуют заодно. Все совершает не вера, а Бог, на Которого полагается вера. Вера видит Бога, а не затруднения, вера смотрит в будущее, а не под ноги; вера доверяется полностью Божьему совершенству и ставит Бога, а не человека, в центр всех событий. Вера заставляет человека свергнуть себя с трона жизни и поставить на трон Бога и Его совершенное Слово. Вера видит дальше всего видимого. Адам пал под влиянием видимого, а Моисей и Авраам преуспевали, потому что видели невидимое. Об Аврааме Слово Божье говорит: «**Он, сверх надежды, поверил с надеждою, через что сделался отцом многих народов… Не поколебался в обетовании Божием неверием, но пребыл тверд в вере, воздав славу Богу и будучи вполне уверен, что Он силен и исполнить обещанное**» (Рим.4:18,20, 21). Вера очень важна. Если теряется вера в невидимое Божье совершенство и в то, что Бог силен исполнить обещанное, то теряется все: теряется Божье благословение, теряется духовный мир и покой, теряется блаженство, теряется связь с Богом и мир с Ним, теряется вечность с Творцом. Вот почему Господь говорит Фоме: «**И не будь неверующим, но верующим**». И не только Фоме сказаны эти слова, они сказаны нам. Не будем спешить судить Фому, а будем судить себя, потому что мы имеем не меньше свидетельств от Господа, чем Фома, но часто проявляем недоверие и сомневаемся, начинаем подправлять Бога, стараясь в своеволии идти своим привычным путем, а не путем веры. Никогда нельзя корректировать Бога, никогда нельзя ставить Богу условия, никогда нельзя стараться что-нибудь из своего опыта добавить к Его совершенству, но надо через опыт познавать Его совершенство и укрепляться в вере, всегда полностью доверяясь Его Слову. Если слово Божье говорит: «**Не собирайте себе сокровищ на земле…, но собирайте себе сокровища на небе… Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:19,20,33), то это точно означает, что поиски земного богатства, а не небесного, приведут в тупик и к полному разочарованию, обворуют блаженство души и духа. Если Слово Божье говорит: «**Не судите, и не будете судимы; не осуждайте, и не будете осуждены; прощайте, и прощены будете; давайте, и дастся вам: мерою доброю, утрясенною, нагнетенною и переполненною отсыплют вам в лоно ваше; ибо, какою мерою мерите, такою же отмерится и вам**» (Лк.6:37,38), то это точно означает, что участвуя в осуждении, не прощая и не жертвуя, мы обворовываем себя и теряем блаженство жизни с Богом, оскорбляем Его недоверием и ложной надеждой на то, что ради наших прихотей Бог изменит Свои совершенные принципы ради нас, особенных. Такого не будет. Если Слово Божье говорит: «**Никто, возложивший руку свою на плуг и озирающийся назад, не благонадежен для Царствия Божия**» (Лк.9:62), то это точно означает, что всякое сомнение в Божьем Слове и в Его обетованиях есть грубое вложение рук в Его раны, полученные за тебя на кресте Голгофы, что сомневающийся, если не победит верой свои сомнения, может не войти в Царство Божье. Если Слово Божье говорит: «**У людей ли я ныне ищу благоволения, или у Бога? людям ли угождать стараюсь? Если бы я и поныне угождал людям, то не был бы рабом Христовым**» (Гал.1:10), то это точно означает, что все свои усилия я должен направить не на то, чтобы угодить несовершенному человеку и снискать себе человеческую славу, покой и блаженство в людской похвале, а на то, чтобы быть угодным в Божьих очах, даже если многие люди будут меня осуждать и гнать. Если Слово Божье говорит, что «**всякий ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей**» (1Ин.3:15), то это точно означает, что если мы не научимся любить братьев и сестер, если мы не избавимся от ненависти к ближним, пусть даже некоторым, если мы не будем иметь любви между собою, то мы не будем иметь жизни вечной, потому что в вечности никак не может пребывать ненависть. Если Слово Божье говорит: «**Ибо суд без милости не оказавшему милости; милость превозносится над судом**» (Иак.2:13), и «**Ибо Я милости хочу, а не жертвы и Боговедения более, нежели всесожжений**» (Ос.6:6), то это точно означает, что мы не можем все шаги жизни прожить по формуле, по правилам, по букве, по инструкции, мы не можем считать наше следование за Богом как формальное соблюдение ряда простых правил или мертвых ритуалов, но это означает, что в каждом конкретном случае необходимо отдавать первенство любви и истине, первенство тому, чтобы помочь человеку придти ко Христу, понести его бремя, а не указать только на тяжесть или на неверные формы этого бремени. Антуан де Сент Экзюпери (1900-1944) писал: «*Слишком много в мире людей, которым никто не помог пробудиться*». Христос желает помочь пробудиться всем. Он помог Своим прощением пробудиться Петру и из отрекшегося соделать его великим Апостолом; Он помог утвердиться Фоме, рассеяв его сомнения и колебания, помог ему стать великим Апостолом, отдавшим свою жизнь за Христа. Но для этого наш Господь переступил несовершенные человеческие правила и поверил в лучшее будущее этих людей; Он дал возможность Фоме убедиться в Своем воскресении таким грубым и нетактичным со стороны Фомы образом, как осязание ран. Он не говорил, что это низко, Он не укорял в том, что уже принесена жертва и совершено искупление грешников на Голгофе; Он не сетовал на забывчивость Фомы о том, что Христос ранее предупреждал об этом; Он не стал сравнивать уровень Божьей славы и человеческого несовершенства по принципу: «Посмотри, кто ты и Кто Я». Но в Своей всепокрывающей и никогда не перестающей любви сказал: «**Подай перст твой сюда и посмотри руки Мои; подай руку твою и вложи в ребра Мои; и не будь неверующим, но верующим**». Господь готов еще раз терпеть унижение недоверием, чтобы утвердить Своего ученика и поставить на твердое основание веры, которая не является продуктом осязания пальцами, но является движением духа и души, которая «**есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом**» (Евр.1:1), без которой «**угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает**» (Евр.11:6).

Поэтому еще одним важным уроком из рассматриваемого Слова Божьего является то, что Богу никогда нельзя диктовать условия, а необходимо строить жизнь на полном доверии Божьему совершенству.

 Мы видим также, что всякое недоверие истине показывает слабые стороны человеческой души. Недоверие ведет к бестактности и приводит к готовности трогать раны другого, даже Господа, как это было с Фомой. Нам лучше довериться и ошибиться, чем не довериться и оказаться в стороне от правды. Как важно уметь видеть в человеке все самое лучшее, как это делал Христос. Сколько раз ошибались Апостолы, сколько раз они были слабыми и несовершенными в своих действиях! Но Господь постоянно снисходит, прощает, милует. Как важно нам быть тактичными и своим недоверием и любопытством не вкладывать перста в раны души человека, а покрывать снисхождением и любовью, как это делал Христос. Христос готов еще раз претерпеть от Своего близкого ученика недоверие и боль души, чтобы привести его к блаженству веры. Он готов еще раз дать потрогать Свои раны, дать пройти воспоминаниям через страдания и мучения на кресте, чтобы родить у ближнего и ищущего человека свет Божьей веры и блаженство жизни с Господом. Господь в Своей любви снисходит к слабости человека. Он понимает, что человек слаб и может ошибаться, но Он же видит и устремления сердца, Он видит, что надо помочь подняться. Римский писатель Плиний Старший (62-114) говорил: «*Падает тот, кто бежит. Тот, кто ползет, не падает*». Фома шел за Христом, пусть даже в сомнениях, Фома упал в неверии, но Христос протягивает руку помощи и щедро дарит Свою любовь, Он касается сердца Фомы и преображает его. Американский борец за права людей Буккер Вашингтон (1858-1915) писал: «*Когда мы касаемся другого человека, мы либо помогаем ему, либо мешаем. Третьего не дано: мы либо тянем человека вниз, либо поднимаем его вверх*». В отличие от многих людей Христос всегда тянет вверх. Христос не отвергает Фому, а любовью возвращает к Себе. Он как бы говорит Своим сердцем: «Если ты хочешь убедиться, то вложи свои пальцы в раны, вложи и потрогай. Я готов к этому ради тебя. Но только пойми и прими разумом и сердцем, что истинное блаженство не в практике видения и осязания, а в доверии Божьему Слову и в уверенности в невидимом Божьем совершенстве. Чем меньше требуется доказательств для веры, тем сильнее вера в Господа и тем блаженнее его жизнь. Достаточным является доверие Моему Слову, и не только для тебя, но и для всех будущих поколений». Господь не унижает Фому перед учениками, не корит его в слабости, а только говорит, что надо избирать лучшее: доверие Слову. В минуту слабости Фомы Иисус пошел к нему навстречу и помог ему не по заслугам, а по любви, по Своей природе, о которой написано: «**Если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может**» (2Тим.2:13). Любовь и доверие растопили упорное сердце Фомы и рассеяли его пессимизм. Фома остановился и не вложил перста в раны Христа. Джон Бойз так написал о Фоме: «*Он признал невидимую Божественность через видимые раны*». Он поклонился Иисусу как Спасителю и Богу и проявил высшее исповедание веры: «**Фома сказал Ему в ответ: Господь мой и Бог мой!**». Он выражает открытое исповедание своей веры во Христа не только как в своего Господа (так ученики называли его и прежде), но и как в Бога. И Господь после духовной победы любовью дает нам важный духовный принцип на примере уверования Фомы: «**Ты поверил, потому что увидел Меня: блаженны не видевшие и уверовавшие**». Это значит, что более счастлив тот, кто верит Божьему Слову и не требует доказательств; больше благословений имеет тот, кто принимает невидимое Божье совершенство и Его обещанное будущее; истинно блажен тот, кто не терзает себя сомнениями, а полностью вручает себя невидимому и любящему Богу и твердо уверен, что Бог силен исполнить обещанное и приведет к самому совершенному состоянию Своих доверчивых детей. У нас есть все основания доверять Христу, потому что Он, будучи Царем Вселенной, прошел все, что только может пройти человек. Ни у кого из великих царей нет ран от своих подданных, кроме Христа. Он лучше всех понимает нас. Ему можно доверять во всем: в сокровенной молитве, в отдаче себя на служение, в исповедании, в доверии Его обещаниям, в совершенстве Его научений в удачах и в трудностях, в провалах и в подъемах, потому что Он один знает, как сделать нас блаженными, Он желает и может сделать это. И Он это сделает, если мы будем полностью доверяться Ему, иметь силы ожидать в терпении и не цепляться за обломки этого гибнущего мира, в то время как вдали невидимо манит Небесный город, Архитектором и Строителем которого является Бог.

 Нам нужно учиться у Христа мягкости, тактичности, предупредительности во всем. Природа людей очень эгоистична, а эгоизм и недоверие к доброму всегда будет причинять боль другим. Христиане должны побеждать мир любовью, а не копировать грешный мир. *Джон Ортберг приводит один пример всеобщей бестактности людей. Одна пожилая супружеская пара вместе с другими пассажирами первого класса заняла свои места в салоне самолета. Кресло, расположенное перед супругами, занял бизнесмен, которого эта пожилая чета раздражала медлительностью на протяжение всей посадки в самолет. Когда старички доставали лекарства, они нечаянно уронили на бизнесмена свою сумочку. Бизнесмен взорвался и начал кричать: «Как вы вообще шевелитесь. Сидели бы дома!». Затем бизнесмен сел, откинул назад до предела спинку кресла, так что поднос с обедом пожилого мужчины опрокинулся, а содержимое вылилось на супругов. Стюардесса принесла извинения и обратилась с вопросом к пожилым: «Что мы могли бы для вас сделать?»* *Пожилой мужчина объяснил, что они впервые в жизни летят на самолете и что сегодня у них пятидесятая годовщина свадьбы. Стюардесса преподнесла им бутылку дорогого напитка. Когда бутылку открыли, пожилой мужчина встал и, произнеся тост, вылил содержимое бутылки на голову сидящего перед ним нетерпеливого бизнесмена. Все свидетели данного инцидента громко зааплодировали*. Такая всеобщая бестактность и бездушность царит сегодня среди людей. Она проникает и в церковную среду. Нам важно сохранить церковь от холодности и отчужденности.

Нам важно также научиться так строить отношения, чтобы не ранить людей невнимательностью, подозрениями, недоверием. Нельзя все время касаться больного и бить в слабое место. Так важно не срывать повязки с заживающих ран души, а помочь людям исцелиться бальзамом понимания и целительной любовью. Нам надо остерегаться того, чтобы любопытством не наносить раны другим и быть также готовыми терпеть боль души ради приведения к Богу колеблющихся и ищущих. Люди избегают боли от других, но без нее невозможно родить что-то прекрасное в душе. Мы должны подражать Христу во всем. Господь никого не отвергает, не должны отвергать и мы; Господь готов допустить человека, чтобы он вложил пальцы в сокровенные раны, к этому должны быть готовы и мы; Господь был предупредительным и тактичным, так должны поступать и мы. Мы имеем дело с реальными душами, а не с машинами. Самую большую боль для человека может причинить человек, который не имеет должной любви к ближнему и, тем самым, к Богу. Христианин должен отличаться от человека, исполняющего только религиозный свод законов. Христианство — это состояние сердца, полного любви и сострадания, милости и прощения, снисходительности и такта. Каждый имеет самое лучшее средство для оказания помощи другому, средство, которое никто отнять не может. Это — любовь. Это единственное и нетленное на земле, чем мы можем помогать друг другу и делать шаги навстречу ближнему. Это любовь, которая готова открыть свои раны и терпеть душевную боль ради блага ближних; это любовь, которая бережно обращается с другими душами, не затрагивая их болезненных ран.

Итак, возьмем для своей жизни уроки из данного текста Библии и сделаем **выводы**:

***Блаженство в духовной жизни наступает тогда, когда мы не испытываем Господа и не вкладываем в недоверии перста в Его раны, а когда верим в невидимое и обещанное Его Словом совершенство***.

 Для достижения полноты жизни с Богом необходимо:

1. *Быть всегда в общении с Ним и с Его детьми*, не допускать в душе и разуме, чтобы различные причины и обстоятельства жизни были сильнее Того, Кто управляет этими обстоятельствами и Кто один способен изменять их.

2. *Строить свою жизнь на полном доверии Господу и Его Слову*, жить невидимым будущим совершенством с Богом, а не сегодняшними трудностями, не испытывать Бога своим опытом, а свой опыт сверять с Божьим Словом как с абсолютным эталоном истины и верить в невидимое. *Не диктовать Богу свои условия, а жить на Божьих условиях* и довериться Богу в том, что Он лучше нас знает, как дать нам блаженство на земле и в вечности, и с такой верой в невидимое твердо идти за Ним, не сворачивая в разных трудностях, не отступая назад, а уповая в долготерпении на Христово совершенство.

3. *Быть предупредительными и тактичными*, не вкладывать перста своего недоверия или любопытства в раны Христа и в раны Его детей, но с любовью доверяться лучшему, что есть в человеке, и помогать раскрывать это лучшее любовью.

4. Подражать Христу в его всепокрывающей любви, *быть снисходительными к немощным и жертвенными к сомневающимся и колеблющимся, дать при необходимости тронуть самые больные раны своей души, чтобы любовью сделать таких людей твердыми и непоколебимыми в Господе*.

Итак, ***достигай блаженства уверенностью в невидимое Божье совершенство и не обкрадывай свое счастье испытанием Бога и недоверием Его Слову***. Аминь!

 **Мк.10:35-45 Встреча Любви с тщеславием**

Мк.10:35-45: «**Тогда подошли к Нему сыновья Зеведеевы Иаков и Иоанн и сказали: Учитель! мы желаем, чтобы Ты сделал нам, о чем попросим.** **Он сказал им: что хотите, чтобы Я сделал вам? Они сказали Ему: дай нам сесть у Тебя, одному по правую сторону, а другому по левую в славе Твоей.** **Но Иисус сказал им: не знаете, чего просите. Можете ли пить чашу, которую Я пью, и креститься крещением, которым Я крещусь?** **Они отвечали: можем. Иисус же сказал им: чашу, которую Я пью, будете пить, и крещением, которым Я крещусь, будете креститься;** **а дать сесть у Меня по правую сторону и по левую — не от Меня зависит, но кому уготовано.** **И, услышав, десять начали негодовать на Иакова и Иоанна.** **Иисус же, подозвав их, сказал им: вы знаете, что почитающиеся князьями народов господствуют над ними, и вельможи их властвуют ими.** **Но между вами да не будет так: а кто хочет быть большим между вами, да будет вам слугою;** **и кто хочет быть первым между вами, да будет всем рабом.** **Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**».

 Удивительная встреча любви и тщеславия описана в этом тексте Писания. Кроткая и невидимая сила любви и кричащее желание первенствовать. Любовь никогда не терпит поражений, но она всегда должна отдавать другим, проявляя свою силу, чтобы одерживать победы. Соперничество. Как много бед принесло оно за всю историю человечества! Из-за желания властвовать совершались злодеяния, развязывались войны, уничтожались люди. Самые мерзкие и низкие поступки совершались людьми из-за желания возвыситься над другими. Иоанн Златоуст писал: «*Гордый человек обычно почитает себя выше всех и не признает никого равным себе, и какой бы он ни пользовался честью, всегда желает и домогается большей; думает, что он еще ничего не получил; презирает людей и ищет от них почтения. Что же может быть безрассуднее этого? Это что-то загадочное: человек ищет себе почтение от тех, которых почитает за ничто*». Один служитель Божий верно заметил, что дары Божьего благословения растут не сверху, а снизу, и кто ниже всех склоняется для служения, тот более всех получает от Бога. Этой глубокой истине учит Господь Своих учеников.

 С каждым днем Иисус все ближе подходит к предстоящему распятию, к смерти на кресте за грехи всех людей. Вот Он с учениками уже восходит в Иерусалим. «**Когда были они на пути, восходя в Иерусалим, Иисус шел впереди их, а они ужасались и, следуя за Ним, были в страхе**», — написано в Евангелии от Марка (Мк.10:32). Трудно себе представить всю скорбь предстоящих страданий и все те переживания, которые были на душе у Иисуса. Но Он сейчас думает не о Себе, а о Своих учениках и готовит их к предстоящим событиям на Голгофе. «**Подозвав двенадцать, Он опять начал им говорить о том, что будет с Ним: вот, мы восходим в Иерусалим, и Сын Человеческий предан будет первосвященникам и книжникам, и осудят Его на смерть, и предадут Его язычникам, и поругаются над Ним, и будут бить Его, и оплюют Его, и убьют Его; и в третий день воскреснет**» (Мк.10:32-34). Что должны делать в таких случаях друзья, самые близкие ученики? Какое утешение и помощь они предложат? Может, предложат помолиться; может, ободрят; может, заверят в своей верности общему делу? Здесь поразительно не только желание учеников быть выше других, но и то, что это стремление высказано в тот момент, когда Иисус нуждался в особом понимании перед тем, как идти на распятие. Какая нетактичность и неуместность! Христос идет на место поругания и смерти, а они хотят делить первые места во славе Его, потому что, приближаясь к Иерусалиму, представляли, что уже открывается Царство Божие. Мы видим, что самые близкие последователи думают о себе, они думают и спорят о том, кто из них будет большим. Об этом написано в Лк.22:24: «**Был же и спор между ними, кто из них должен почитаться большим**». Евангелист Матфей отмечает еще и то, что сыны Зеведеевы (Иоанн и Иаков) устами своей матери и вместе с матерью просили у Христа, чтобы сесть в Царствии Божьем одному по правую, а другому по левую руку, т.е. занять самое высокое положение в будущем Царстве (Мф.20:20,21). Они использовали даже авторитет и возможности своей матери, чтобы оказаться выше других. Какая слабость человеческой души отражена здесь! Но сейчас Апостолы еще не имели дара Духа Святого, они еще проходили школу Христа. Два брата, в глубине души осознавая незаконность просьбы, просят сначала очень неопределенно. Они похожи на детей, которые заставляют родителей пообещать им что-то сделать до того, как озвучена просьба. «**Тогда подошли к Нему сыновья Зеведеевы Иаков и Иоанн и сказали: Учитель! мы желаем, чтобы Ты сделал нам, о чем попросим»**.Возможно, что Иаков и Иоанн хотели воспользоваться своими родственными отношениями с Иисусом, потому что они были двоюродными братьями, так как их мать Саломия была сестрой Марии (Мф.27:56; Мк.15:40; Ин.19:25). Иисус внимательно выслушивает их дерзкую просьбу. «**Он сказал им: что хотите, чтобы Я сделал вам? Они сказали Ему: дай нам сесть у Тебя, одному по правую сторону, а другому по левую в славе Твоей**». Мы, проявляя сами не меньшее тщеславие, готовы негодовать и возмущаться на такой поступок со стороны других. Именно так и поступили оставшиеся десять учеников. «**И, услышав, десять начали негодовать на Иакова и Иоанна**». Негодование тем более объяснено, что Иаков и Иоанн вместе с Петром входили в число троих самых близких учеников Христа. Может в негодовании десяти и есть свет в темноте, может здесь и есть ободрение? Нет. Они негодовали не потому, что двое просили, а потому, что просили без них, обошли их. Они негодовали, потому, что имели такой же дух соперничества, потому что сами хотели быть большими, а двое братьев первыми попросили об этом. Поразительно, насколько разрушительно действует дух соперничества. Как только десять учеников увидели, что кто-то попытался занять место над ними, сразу же проснулось и показало свое лицо честолюбие, которое вылилось в негодование. Желание первенствовать между Апостолами сопровождалось нарушением мира между ними, появлением раздоров и несогласия. Все ученики здесь имели неправильный, материалистический, взгляд на Царство Небесное. Тот, кто пленяется славой человеческой, не может познать глубину и красоту славы Божьей. Ученики смотрели на Царство с позиций выгоды, а не с позиций славы Божьей, они неверно понимали принципы устройства и Божьи критерии, согласно которым в вечности будут раздаваться почести и определяться высота духа и души. Они не понимали тогда, что положение в Царствии не строится на протекции или на ходатайстве родственников или знакомых, а строится на основании жертвенности и служения Богу и людям. И Господь Иисус Христос в кротости и терпении **«сказал им: не знаете, чего просите. Можете ли пить чашу, которую Я пью, и креститься крещением, которым Я крещусь?** **Они отвечали: можем. Иисус же сказал им: чашу, которую Я пью, будете пить, и крещением, которым Я крещусь, будете креститься;** **а дать сесть у Меня по правую сторону и по левую — не от Меня зависит, но кому уготовано**». Здесь Господь показал ученикам и всем нам, что если мы действительно хотим служить Господу и быть соработниками Ему, то нам придется нести чашу скорбей. Если кто-то желает быть сопричастником славы Господней, то он должен быть готов сначала стать сопричастником Его страданий. Если кто-то желает иметь высокое положение, тот должен не бояться быть униженным здесь, не бояться быть погруженным в ненависть, боль, страдания, поношения за Христа. Господь видит, что ученики еще не понимают, что им предстоит пройти. Он предупреждает, что они будут пить чашу скорбей и будут сопричастниками страданий за Христа. Действительно, Иаков принял мученическую смерть от Ирода, быв убит мечом (Деян.12:2), а Иоанн терпел преследования и ссылку на острове Патмос (Отк.1:9). Один из служителей Божьих верно сказал: «*Иаков умер мученической смертью, а Иоанн жил мученической жизнью*». Господь также поясняет Своим последователям, что почетные места в Царствии определяет Бог, а не дружеские связи. И Бог определил тот самый важный критерий достижения высоты положения в вечности: быть рабом и слугой другим здесь, на земле.«**Кто хочет быть большим между вами, да будет вам слугою;** **и кто хочет быть первым между вами, да будет всем рабом**». О, как это не подходит для многих! Многие сегодня хотели бы подправить Христа и сделать пусть следования за Богом более привлекательным, сказав, что если вы пошли за Богом, то Бог поможет вам взять для себя все необходимое от жизни и поставит выше всех. «*Самая могущественная страсть — тщеславие. Спасите меня от этой страсти, и я сам избавлюсь от остальных*», — писал английский драматург Р. Шеридан (1751-1816). Бог дал нам земную жизнь, чтобы подготовить характеры к небесной жизни, чтобы научить любить, научить служить другим, научить расточать себя для других. И в этой встрече любви с тщеславием и желанием первенствовать необходимо научиться любить людей и служить им, а менее всего думать о себе и своей высоте над людьми. Чем ниже ты склоняешься в служении людям, тем выше ты в глазах Бога. Может быть, кому-то это не нравится. Но мы можем точно утверждать, что ради таких «критиков» Бог не будет менять совершенные принципы Царства Божьего, которые коренным образом отличаются от земных принципов. В земных царствах мерой высоты является сила, власть, деньги, возможности, связи и т.п., то есть скольким людям один человек может навязать свою волю и управлять ими. Но в Небесном Царстве высота в глазах Бога и близость ко Христу будут определяться тем, сколько людей получили от тебя блага; будут определяться не тем, что взял и чем воспользовался, а тем, что дал и что использовал для блага других и для славы Божьей. Сам Господь дает нам такой величайший критерий и принцип: «Ищите, какую пользу вы можете принести, а не какую пользу вы можете извлечь». Если на земле высоким и умным считается тот, кто делает меньше всех, а получает больше всех, то на небесах все будет наоборот.

Победа духа — в замене соперничества на любовь и помощь. И если это так, то почему же мы так медленно изменяемся, почему же нам так хочется быть выше других не перед Богом, а перед людьми, почему же наше тщеславие и гордость так живучи и почему мы не умерщвляем их Духом? Почему мы так часто попадаемся в эту ловушку лукавого и ослабляем дух церкви. Потому, что мы еще мало желаем служить Господу и людям; потому что мы часто желаем обойти страдания за Христа компромиссами; потому что чаще есть желание держать ложную синицу в руках, чем верить в истинного журавля в небе; потому что наша плоть часто жаждет человеческой похвалы, ложной славы, превозношения; потому что вместо изменения своих характеров и борьбы до крови против зависти и скрытого превозношения стремимся к преступному успокоению и лени; потому что еще не до конца осознаем сказанное Апостолом Петром, что «**всякая плоть — как трава, и всякая слава человеческая — как цвет на траве, засохла трава, и цвет ее опал, но Слово Господне пребывает в век. А это есть то слово, которое проповедано**» (1Пет.1:24,25). Мы готовы часто в духе соперничества делать то, что нам кажется верным, и не поддерживать в любви того, кто желает и может сделать лучше нас, кто предлагает что-то лучше нас. И это в гордости делается только потому, что думаем, что это лишает нас первенства и высоты среди людей. Но на самом деле все наоборот: сила духа в том, чтобы признать успех другого, помочь ближнему, принять то предложение для действий, которое максимально прославит Господа. «Пусть первым будет другой, а я помогу ему, если это прославит моего Господа» — вот чем должен руководствоваться истинный христианин. Апостол Павел так говорит об этом: «**Ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя**» (Флп.2:3). Каждый христианин должен, наконец, осознать: кто только берет в этой жизни, но ничего не отдает, тот ничего не получит в Царстве и потерпит урон; «**кто возвышает себя, тот унижен будет, а кто унижает себя, тот возвысится**» (Мф.23:12); кто проявляет гордость, тот встречает сопротивление со стороны Самого Бога, «**потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5). Христиане должны убегать со всех сил от соперничества, гордости, тщеславия, потому что «**погибели предшествует гордость, и падению надменность**» (Пр.16:13); потому что когда «**придет гордость, придет и посрамление**» (Пр.11:2); потому что Бог, Который установил Свои незыблемые принципы, «**поругаем не бывает**» (Гал.6:7), потому что «**смиренных возвышает Господь, а нечестивых унижает до земли**» (Пс.145:6), потому что вся пустая слава человеческая лопнет, как мыльный пузырь, и в вечности многие ужаснутся и восплачут, ибо «**поникнут гордые взгляды человеков, и высокое людское унизится**» (Ис.2:11). Дорогие братья и сестры! Нам необходимо убегать от земных венцов, чтобы не потерять вечные венцы на небесах. Нам надо убегать от такого понимания веры и христианства, которому будет аплодировать весь мир, потому что мир будет только гнать праведных. Нам надо победить в себе желание хвастовства и поиска почета и признания среди людей, среди своих близких соработников, не убегать от трудностей, переживаний, от креста и не забывать, что «**многими скорбями надлежит войти нам в Царствие Божие**» (Деян.14:22). *Вход* в Царство Божие открыт каждому по благодати через веру, но *положение* каждого вошедшего туда будет определяться верностью Христу, мерой перенесенных страданий за Христа, жертвенностью и любовью, проявленными в земной жизни.

 Иисус на примере Своей жизни показывает, что Он, имея всю полноту силы и власти, ничего не делает для удобства и комфорта Своей жизни, но посвящает всего Себя на жертвенное служение. Он как бы говорит Своим ученикам, что вы смиряетесь для своего же блага, а Я пришел и смирился для вашего, и в этом есть высшая слава Богу Отцу. Господь знает, что ученики по-своему любят Его. Не проявив никакой вспыльчивости и обиды, с пониманием, с сочувствием и любовью наш Господь доносит великие истины ученикам и нам с вами. Господь обращает внимание не на ошибки учеников, а на истину, не на их соперничество и честолюбивое желание, а на то, как посредством истины и любви примирить их и дать верный путь к небесным устремлениям в полном доверии к ним. Иисус не оставляет учеников и не говорит им: «Если вы в такой момент думаете о себе, то как вы можете совершать дело Божье?!» Он доверяет ученикам, видит в них добрый потенциал и способность к изменению. Иисус говорит, что Бог оценивает человека по тому, как он служит другим, как он жертвует собой и что он способен оставить и чем пожертвовать ради блага других. Он говорит о кардинальном отличии мирских и небесных ценностей, о совершенно разной оценке высоты положения человеком и Богом, Он говорит об обновлении и полном преображении ума в этом вопросе. «**Иисус же, подозвав их, сказал им: вы знаете, что почитающиеся князьями народов господствуют над ними, и вельможи их властвуют ими.** **Но между вами да не будет так: а кто хочет быть большим между вами, да будет вам слугою;** **и кто хочет быть первым между вами, да будет всем рабом.** **Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**». Это поистине было революционное заявление, которое нам не всегда легко принять. Мы готовы нести служение, трудности, даже скорби и страдания, но часто желаем, чтобы люди это видели и оценили. А если этого нет, то мы можем угасать духом, роптать и даже завидовать другим. Но всегда нужно служить перед Богом, а не перед людьми, всегда нужно служить людям для славы Божьей, а не делать ничего напоказ для своей славы. В мире работает целая индустрия, чтобы возвысит человеческое «я». На этом строится вся реклама, кричащая, что вы будете лучше всех и выше всех, потому что вы этого достойны. Но даже люди мира сего часто ценят тех, кто скромен, кто готов отдать все для служения другим. На производстве ценят начальника, который заботится о своих подчиненных; в больнице ценят врача, который отдает все свое время и силы, чтобы исцелить и поддержать больного; среди друзей ценят тех, кто готов защищать своих близких в ситуациях, когда это не выгодно и бьет по репутации. И уж тем более так должно быть среди детей Божьих. Здесь не должно быть никакого соперничества, которое сегодня все более проникает в церкви. Не должно быть желания купить лучшую, чем у брата, машину, построить дом с самой высокой крышей, иметь самую высокую должность на работе. Печально осознавать, что имеется такая негативная тенденция в церквях, когда присутствует не дух взаимопомощи, любви и поддержки, а дух соперничества. При этом жертвенность заменяется самодовольством; качество служения — количеством людей в церкви; снисходительность и помощь — жестким обличением и изоляцией; послушание — вседозволенностью; духовное богатство и любовь друг к другу — числом спонсоров и пожертвований; жажда спасения душ — числом мероприятий; а крест и страдания за истину — процветанием, успехом, весельем и самолюбием. Дух соперничества разрушает церкви изнутри и провозглашает самый опасный лозунг, который подхватывается в церквах: «Я должен любить себя». И крест страданий и самопожертвования христиан первого века заменяется сегодня крестом украшений на груди самодовольного христианина, который знает обо всем, но не знает Господа так, как должно знать. Плотские и самовлюбленные христиане могут постоянно указывать на этот крест, петь об этом кресте без смирения и благоговения, но они отказываются трудиться и нести этот крест, избегают поношения, страданий и позора этого креста, идя на компромиссы. Многие сегодня, подобно книжникам и фарисеям, любят «**первые места на пиршествах и первые места в синагогах**» (Мф.23:6), любят заседать в президиумах конференций, которые часто ничего духовного не несут; любят возвышать себя и друг друга, не воздавая славу Господу. И этот дух первенства был и остается опаснейшей уловкой лукавого. Этот дух противоречит основной заповеди Господа, и вместо любви к Богу и ближним соперничство стремится любить себя и требует любви к самому себе.

Там, где нет смирения себя, там нет почести Творцу и нет истинного служения Богу. Так было во все времена. Дух соперничества толкает светоносного ангела на то, чтобы сказать в сердце: «**Взойду на высоты облачные, буду подобен Всевышнему**» (Ис.14:14), и превращает его в сатану. Дух самовозвышения толкает Адама и Еву на желание быть, как боги (Быт.3:5), на непослушание Богу, что приводит к потере рая. Дух соперничества Саула с Давидом приводит к тому, что Саул становится противником Богу. Дух соперничества фарисеев и их желание быть выше Христа в глазах народа приводит к тому, что они добиваются распятия Сына Божьего.

 Амбиции христиан, особенно служителей, никогда не были и не будут к лицу церкви. Из-за амбиций, соперничества, желания первенствовать возникают вражда, недоброжелательность, разделения, дружба против кого-то, разрушение духа любви и теплоты. Через таких людей в этот процесс может втягиваться большая часть церкви, которая парализуется для истинного служения и духовного роста, потому что преобладающее действие плоти будет вести к тому, что христиане в своем желании первенствовать становятся хуже и разрушительнее людей мира сего. «*Ничего нельзя делать прекрасного из соперничества, ничего благородного из гордости*», — говорил русский писатель Л.Н. Толстой (1828-1910). Для высоты пред Богом надо быть слугой другим. Слуга на греческом звучит *диаконос* и означает человека, занимающегося самым тяжелым и черным трудом. От этого слова произошел термин *дьякон*. Именно этот термин, обозначающий слугу и человека, прислуживающего другому исполняющего черновую работу, использует здесь Христос. Это — не карьера, это — служение другим без всяких условий, это быть рабом великого Хозяина Христа и не принадлежать себе. Известный толкователь Библии Р.К.Г. Ленски, рассуждая о почестях и соперничестве, писал: «*Великие мужи Божьи не сидят на менее значительных людях, а держат менее значительных на своих плечах*».

Часто амбиции проявляются в *обидах*, явных или, что еще хуже, скрытых. Обиды возникают из-за того, что некоторые считают, что их не оценили по достоинству, что им не дали себя проявить, не дали должных почестей, не дали занять более высокого положения. Один служитель рассказал мне случай, когда брат, не избранный церковью на дьяконское служение, закурил и запил от несостоявшейся цели. Такие люди часто не знают, что хотят и чего просят. Эти люди часто похожи на того гордого петуха, который воображал, что солнце встает каждое утро для того, чтобы послушать его пение, а когда ему не дают спеть, то солнце для него закатывается. Обиды возникают часто из-за нереализованного желания возвыситься и из-за соперничества и зависти. Итальянский художник Леонардо да Винчи (1452-1519) отмечал: «*Куры под одной крышей живут в мире и согласии, а два петуха никогда не могут ужиться в одном курятнике — уж такова их природа*». Христиане не должны иметь такую природу. Служи Господу там, где ты есть и где можешь, и не ищи людских почестей.

Когда служение Богу рассматривают как карьеру, а избрание на служение пастыря, дьякона или проповедника рассматривают как высоту или преимущество над другими верующими, то нарушается самый важный принцип Христа: высок лишь только тот, кто служит, а не кому служат. На служение ставят, чтобы служить, унижаясь до земли, выслушивая все боли и сопереживая все проблемы братьев и сестер, умывая им ноги, особенно тогда, когда они этого не достойны. Служитель — это не царь, и не генерал, а слуга, рядовой, раб Божий, орудие в Божьих руках. Поэтому Иаков говорит: «**Да хвалится брат униженный высотою своею, а богатый — унижением своим**» (Иак.1:9,10). Люди соперничают друг с другом и хотят быть высокими в глазах людей, как будто не Бог, а человек дает истинную оценку. Люди часто готовы служить другим, помогать, нести их бремена, но при условии, что люди, которым они служат, будут по статусу ниже их и что они не будут ни в чем превосходить их. *Я помню рассказ немецких эмигрантов о том, как им помогали местные немцы, когда они приехали на историческую Родину из изгнания. Они давали все, жертвовали всем, помогали в строительстве домов для жилья. Но как только эмигранты начали строить лучшие дома, чем у них, как только они начали получать сравнимые или большие деньги на работе, отношение с дружеского сменилось почти на враждебное*.

Сила любви Христовой проявляется тогда, когда мы помогаем и искренне радуемся за человека, который поднимается выше нас, который достигает больше, чем мы. И мы должны с радостью сказать: «Слава Богу за это, если Бог ему это дает». Надо радоваться, а не соперничать, потому что это — твой брат или твоя сестра, ты с ними в одной семье и вместе будешь вечно в Царствии Божьем. Как это здорово — иметь такое чистое сердце и такую систему ценностей! Такое смирение и славу Божью явил Иоанн Креститель. Он пользовался высочайшим авторитетом среди людей, но когда Иисус Христос, будучи еще неизвестным, вышел на служение, он сказал: «**Ему должно расти, а мне умаляться**» (Ин.3:30).

Ни одно общество и ни один строй не сможет долго просуществовать, если в нем доминирует гордость. Так пали Рим и Греция, так пали все тоталитарные режимы. Тем более никакая церковь не сможет быть успешной, если в ней преобладает дух соперничества, а не любви, если маленькие князьки и «мини римские папы» требуют для себя почестей и ищут себе поддержки и славы, окружают себя горсткой избранных людей, а других игнорируют. Не соперничай, а смирись и служи; не возвышайся, а умались для славы Божьей; не ищи своей выгоды, а ищи пользы другого и помогай ему, особенно тому, кто успешен и кто искренне трудится для Бога, имея таланты от Него. Поэт Озеров писал:

 *Не упиваясь словесами,*

 *Жизнь научает нас опять,*

 *Талантам надо помогать,*

 *Бездарности пробьются сами*.

Бог видит все. Он всегда даст проявиться всему доброму в человеке, если человек ищет не своей славы, а славы Божьей. Делай то, что можешь с чистым сердцем и без обид, и Бог непременно откроет более ответственное служение. Никогда не надо обижаться, что тебя не заметили, не выдвинули, не послушали, не оценили. Такие обиды — это раковая опухоль на душе христианина. Бог все видит, и для Него важнее состояние твоего сердца, чем похвала людей и значимость среди них. Камень, который не виден, зарыт в землю и на котором держится все здание, важнее тех кирпичиков, которые украшают здание и которыми все восхищаются. Придет время, и все станет на свои места. Бог не ошибается в оценках. Ты только совершай созидательный труд в церкви, люби других, будь невидимым, но полезным, помоги другому, и Бог поможет тебе; привнеси что-то доброе в церковь, и Бог умножит это в тысячи крат в вечности для твоей награды. Не торопись расставлять места и высоты, Бог еще не сказал Своего решающего слова. Всегда будет так, как хочет Бог, а не так, как определяет человек. «**Никто не ищи своего, но каждый пользы другого**», — пишет Апостол Павел (1Кор.10:24). А наш Господь Иисус Христос напоминает нам о том, что доброе, сделанное для другого, является добром, сделанным Ему, и всякая помощь ответственным за великий труд приводит к такой же награде, как несущему великий труд, если она совершалась от чистого сердца:

Мф.25:45: «**Истинно говорю вам: так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне**».

Мф.10:40: «**Кто принимает пророка, во имя пророка, получит награду пророка; и кто принимает праведника, во имя праведника, получит награду праведника**».

 Какая красота небесных ценностей! Как человек поступит со служителем Христа, так поступит с этим человеком и Господь. У Бога никто не ущемлен, никому нет препятствий для Его прославления, всем хватает служения. Служение от чистого сердца ведет к любви и укреплению единства между людьми, а не к соперничеству, и всем предостаточно наград на небесах. Вот почему лукавый все время возбуждает через нашу не распятую плоть соперничество, зависть, тщеславие, желание быть выше других. В этом он является величайшим мастером и знает все тонкости. И против этого должны бодрствовать в молитвах дети Божьи и не давать возможности дьяволу сталкивать их между собой, не позволять через свое тщеславие разрушать Божье дело. Радуйся тому, кто может сделать больше тебя; помогай тому, кто поставлен на ответственное служение; не соперничай, а оказывай жертвенные услуги, которые всегда видит Бог; не стремись к почестям, а стремись подставить плечо и понести бремя, потому что если будет хорошо твоим братьям и сестрам, будет хорошо и тебе, так как все мы принадлежим к одной семье Божьей.

«**Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**», — говорит Христос Своим последователям и нам сегодня. Он явил нам образец Божьей высоты в совершенном смирении и унижении Себя ради нас. Если Он, будучи Повелителем Вселенной, «**смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной**» (Флп.2:8), если Сам Бог искупил нас ценой Своей жизни, то наши сердца должны постоянно трепетать, должны быть исполнены благодарности и гореть желанием служить другим для славы Божьей.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***У Бога высота человеческой души определяется мерой смирения и покорности для служения другим***. Для достижения высоты духа и души необходимо:

1. Пользоваться не мирской, а Божьей системой ценностей, смиряя плоть и умаляя гордость и тщеславие ради полноты действия благодати Божьей.

2. Не соперничать друг с другом и не разрушать дело Божье, а помогать друг другу, созидая Божье дело и изменяя свой характер в образ Христов.

3. Принять и всегда понимать, что по эталонам Царства Божьего мера ответственности в служении и награда в вечности определяются способностью к жертвенности и любовью к другим людям.

Итак, ***не соперничай, а умались в служении другим, чтобы быть высоким в глазах Бога***. Аминь!

 **Мф.1:1,17-25 Встреча Любви с доверием Богу**

 Мф.1:1,17-25: «**Родословие Иисуса Христа, Сына Давидова, Сына Авраамова.** **Итак всех родов от Авраама до Давида четырнадцать родов; и от Давида до переселения в Вавилон четырнадцать родов; и от переселения в Вавилон до Христа четырнадцать родов.** **Рождество Иисуса Христа было так: по обручении Матери Его Марии с Иосифом, прежде нежели сочетались они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа Святого.** **Иосиф же муж Ее, будучи праведен и не желая огласить Ее, хотел тайно отпустить Ее.** **Но когда он помыслил это, — се, Ангел Господень явился ему во сне и сказал: Иосиф, сын Давидов! не бойся принять Марию, жену твою, ибо родившееся в Ней есть от Духа Святого;** **родит же Сына, и наречешь Ему имя Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их.** **А все сие произошло, да сбудется реченное Господом через пророка, который говорит**: **се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему Еммануил, что значит: с нами Бог.** **Встав от сна, Иосиф поступил, как повелел ему Ангел Господень, и принял жену свою,** **и не знал Ее, как наконец Она родила Сына Своего первенца, и он нарек Ему имя: Иисус**».

 Высшей и самой чудесной истиной для каждого человека является то, что «**Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем**» (1Ин.4:16). Всесильный Творец Вселенной, Вседержитель мира, Создатель всего видимого и невидимого любит беззащитного, гордого и абсолютно немощного человека. Ради этой любви Бог сошел на землю к людям в образе Младенца. Первые строки повествований в Евангелиях светятся благодатью и любовью Бога к людям. «**И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца**», — сказано в Евангелии от Иоанна (Ин.1:14). «**Не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям**», — вещает Божий Ангел в Евангелии от Луки (Лк.2:10). И если Ветхий Завет начинается словами о происхождении мира, то Новый Завет начинается с происхождения Того, Кто сотворил этот мир, Кто явил людям любовь, сойдя к ним во плоти в образе Младенца.

Евангелист Матфей показывает, что рожденный в Вифлееме Иисус и есть Тот обещанный пророками Израиля Мессия и Спаситель мира. Он показывает, что по плоти Иисус происходил от Авраама и принадлежал к роду Давида. «**Родословие Иисуса Христа, Сына Давидова, Сына Авраамова**». Все евреи, изучающие Писания, знали, что Аврааму было обещано происхождение Христа от его семени (Быт.12:3; Быт.22:18). «**И благословятся в семени твоем все народы земли за то, что ты послушался гласа Моего**» (Быт.22:18). То же самое было обещано и Давиду (2Цар.7:12; Пс.88:4; Пс.131:12): «**Я поставил завет с избранным Моим, клялся Давиду, рабу Моему: навек утвержу семя твое, в род и род устрою престол твой**» (Пс.88:4,5). Эти обетования знали все евреи и ожидали их исполнения. Матфей не случайно сказал сначала «Сын Давида», а потом «Сын Авраама», хотя Авраам был рожден значительно раньше Давида. Это связано с тем, что об обетовании Давиду как о более близком говорили чаще, и оно было у всех на слуху. И по более близкому времени, и по знатности царствования, и по славе его веры Давид был в памяти людей больше, чем Авраам. Подводя обобщение родословной, Матфей пишет: «**Итак всех родов от Авраама до Давида четырнадцать родов; и от Давида до переселения в Вавилон четырнадцать родов; и от переселения в Вавилон до Христа четырнадцать родов**». Трем частям родословной Христа (по четырнадцать родов в каждой) соответствовали разные периоды истории Израиля: периоду подготовки и предшествия для становления рода Давидова соответствовала первая часть; вторая — периоду процветания и царствования этого рода, а третья часть из последних четырнадцати родов соответствует времени постепенного упадка, в результате которого род Давида становится все менее и менее известным и умаляется до семьи бедного плотника и простой семьи Марии. Время исполнения обетований определяет Бог, и оно часто наступает тогда, когда это исполнение кажется менее всего вероятным.

Иосиф происходил из рода Давида (Мф.1:6,16), и Дева Мария происходила из этого же рода (Лк.1:27). С ними связана история прихода на землю Бога во плоти. Иоанн Златоуст так возвышенно говорит о Боговоплощении: «*И подлинно, крайне дивно слышать, что неизреченный, неизъяснимый и непостижимый Бог, равный Отцу, пришел через девическую утробу, благоволил родиться от жены и иметь предками Давида и Авраама… Тому то и особенно подивись, что Сын безначального Отца, Сын истинный, благоволил назваться Сыном Давидовым, чтобы тебя сделать сыном Божьим; благоволил иметь раба Своим отцом, чтобы тебе, рабу, сделаться сыном Божьим… Он родился по плоти, чтобы ты родился по духу; родился от жены, чтобы ты перестал быть сыном жены. Вот почему Его рождение было двоякое, — с одной стороны, подобное нашему, с другой — превышающее наше. Тем, что родился от жены, Он уподобился нам; тем же, что родился не от крови, не от хотения мужа, или плоти, но от Духа Святого, Он предвозвещает превышающее нас будущее рождение, которое Он имел даровать нам от Духа*».

Любовь сошла на землю во Христе Иисусе. Ее первые встречи были с людьми простыми, и в то же время очень необыкновенными. Мария — матерь Господа по плоти — и ее муж Иосиф были простыми людьми. Их величие состоит в том, что через них был явлен миру Спаситель, через них великая любовь Божья к людям проложила дорогу с небес на землю в образе Сына Божья и Сына Человеческого. Какая эта была удивительная первая встреча любви Божьей с избранными для исполнения совершенной воли отца людьми, живущими на земле! Как много может сделать Бог через преданных, верных и любящих Его простых людей! Известный евангелист и служитель Божий Муди говорил: «*Вы даже представить себе не можете, что может сделать Бог через одного, преданного Ему человека! И я хочу быть этим человеком*». История повествует нам о том, что были женщины, которые тщетно претендовали на сверхъестественное зачатие от Бога. В Израиле каждая женщина мечтала быть матерью Мессии. Но не каждая могла стать ей, а только Мария, имевшая праведного мужа Иосифа.

*Мария женщинам вернула краски рая,*

*Она средь жен — благословенна, превосходна.*

*Мы матерей своих родных не избираем,*

*Один Господь избрал Марию — Мать Господню*.

Почему именно эти люди (Мария и Иосиф) первыми встретились с живой любовью Божьей? Почему эти земные родители удостоились такой великой чести от Бога и стали благословенными сосудами для исполнения великого Божьего плана спасения людей? Они не были царями, не занимали никакого положения в обществе, не были известными. Люди, которые искали себе славы, не нашли ее, а те, кто искал Бога в сердце и благоговел пред Ним, оказались в славе. Слава от Бога всегда предназначена для смиренных. Истинный венец славы всегда связан с трудностями и в какой-то степени является терновым венцом. «*Слава — это право любить безмерно*», — мудро заметил французский писатель Альбер Камю (1913-1960). Мария и Иосиф безмерно любили Бога, и потому Бог избрал их, ничем не приметных земных людей, для великой миссии на земле. И это должно вдохновлять нас и побуждать к ревности в служении Богу, потому что во всякое время Бог использует верных и любящих Его людей для исполнения Его воли. В наше время Он желает использовать нас для Своей славы.

Посмотрим на Марию и Иосифа, чтобы подражать им в верности Богу и в любви к людям.

Евангелие повествует нам о чудесном образе рождения Христа, представляет один из фундаментальных догматов христианства о зачатии Христа от Духа Святого. Это было необходимо для того, чтобы Спаситель не унаследовал грешную природу человечества. В Библии мы видим много чудесных рождений. Чудесным было рождение Исаака от столетней неплодной Сары (Быт.17:15-19; Быт.21:1-4); чудом отверзлась утроба неплодной жены Маноя, и она родила Самсона (Суд.13:2-5; Суд.13:24); чудным было рождение от неплодной Анны пророка Самуила, который возводил на престол царей (1Цар.1:1,10-23); чудесным Божьим вмешательством был рожден Иоанн Креститель от неплодной Елисаветы (Лк.1:5-25, 57-63). Но чудо рождения Господа Иисуса Христа затмевает собой все перечисленные чудеса, потому что Младенец был рожден от Девы и зачат от Духа Святого, а не от семени мужа. Христос был рожден Девой не только потому, что Его рождение должно было быть чудесным, сверхъестественным, абсолютно необыкновенным, но и потому, что оно должно было быть беспорочным, чистым, без всякого пятна греха. Христос родился не от царицы, не во славе и великолепии мира сего, а от простой израильской девушки, чтобы научить нас с самых первых земных шагов простоте, чистоте, истинным небесным ценностям, чтобы научить нас умирать для земных наслаждений и хранить себя неоскверненными от мира, чтобы и Церковь Его была представлена в вечности чистой девой. «**Рождество Иисуса Христа было так: по обручении Матери Его Марии с Иосифом, прежде нежели сочетались они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа Святого**».

 Мы видим здесь чудесные и необъяснимые человеческим умом действия Бога любви, Который умаляется до уровня раба и человека и Который в то же время сохраняет всю полноту Божества телесно. Это удивительно, что кажущийся беззащитным Ребенок по плоти был в то же время и Богом. Его нужно было кормить, укладывать спать, за Ним надо было ухаживать, Его надо было переодевать, Ему надо было петь колыбельные песни, Его надо было воспитывать. Но это был одновременно и Бог! Чтобы Иисус стал Богочеловеком, одним из родителей должен был быть человек, а другим — Бог. Мы не можем вместить и объяснить это чудо, когда Создатель времени и пространства вошел во время и пространство, когда Всемогущий стал нежным Младенцем. Мы не можем объяснить чудо соединения неба и земли, чудо соединения Бога и человека как высшее блаженство для нас, но мы не должны переставать восхищаться им и не должны низводить это чудо до обыденного явления. Там, где исчезает восторг над Божьими действиями, там угашается первая любовь к Богу. Как сказал Макс Лукадо: «*Когда не остается тайны, уже нет и величия. Чем больше мы познаем, тем меньше верим. Неудивительно, что удивленных не осталось. Мы думаем, что мы все уже познали. Странно, не правда ли? Понимание того, как все устроено, не должно мешать нам удивляться. Познание должно вызывать удивление. Кто имеет больше причин поклоняться Богу, чем астроном, видевший звезды, чем хирург, держащий в руках сердце, или океанолог, проникший в морские глубины?*» И мы поистине удивляемся Божьему промыслу, такому простому, такому чудесному и непостижимому до конца для людей. Нам важно никогда не приземлять это чудо Божье, чтобы оно не выглядело легендой или сказкой. Только Бог мог совершить такое необыкновенное явление Христа людям, такое доступное и видимое, чтобы каждый человек мог сделать свой выбор.

И уже в самом первом присутствии, даже в утробе Марии, Иисус освещает Своей Божественностью людей. Его присутствие не является бесследным, Его влияние ведет к действию благодати, а не закона, к действию любви, которая всему верит и все переносит. Бог избирает и чудесных людей для исполнения этой чудесной миссии. Он их подготовил, Он трудился в их послушных сердцах, Он же их и избрал. Мы узнаем из Писания величайшее смирение и веру Марии и видим величайшее благородство Иосифа и его доверие Богу.

 Вот Мария встречается с Ангелом Господним, Который возвещает Ей о чудесном будущем рождении Спасителя: «**И сказал Ей Ангел: не бойся, Мария, ибо Ты обрела благодать у Бога; и вот, зачнешь во чреве, и родишь Сына, и наречешь Ему имя: Иисус. Он будет велик и наречется Сыном Всевышнего, и даст Ему Господь Бог престол Давида, отца Его; и будет царствовать над домом Иакова во веки, и Царству Его не будет конца. Мария же сказала Ангелу: как будет это, когда Я мужа не знаю? Ангел сказал Ей в ответ: Дух Святый найдет на Тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим. Вот и Елисавета, родственница Твоя, называемая неплодною, и она зачала сына в старости своей, и ей уже шестой месяц, ибо у Бога не останется бессильным никакое слово. Тогда Мария сказала: се, Раба Господня; да будет Мне по слову твоему. И отошел от Нее Ангел**» (Лк.1:30-38). Какая верность, какая посвященность Богу, какое послушание! Удивительное доверие Богу, удивительное смирение Марии и удивительная способность держать тайны в сердце своем! Кроме Елисаветы, которая ждала в преклонном возрасте по возвещению Ангела ребенка и одна была способна понять Марию, никто не знал о тайне Марии. Марии приходится скрывать Божественное чудо как позор в глазах людей. В служении Богу важны и радость, и способность переносить страдания. Мария избрала и то, и другое, хорошо понимая, что предстоит Ей выслушать от соседей и окружающих. Иосиф даже на перепись взял с собой беременную Марию, скорее всего потому, чтобы оградить Ее от злословия ближних. Мария, как и все люди, тоже нуждалась в Спасителе, о чем Она сама признается в хвалебном гимне, называемом Магнификатом: «**Величит душа Моя Господа, и возрадовался дух Мой о Боге, Спасителе Моем**» (Лк.1:46,47). Как прекрасна вера Марии! Ангел предлагает Марии такое невероятное событие, а Она только уточнила, как это будет, и произнесла смиренный гимн: «**Се, раба Господня; да будет Мне по слову твоему**». Мария не уточняла все подробности, не просила гарантий для Своего будущего, а восприняла это Божье чудо верой. Мария не знает, как произойдет зачатие, если Она не знала мужа (такого в истории человечества еще не было), но Она доверяет Господу, Она не усомнилась, что Ангел послан от Господа и возвестил ей правду. У Нее нет страха перед людьми за Свою будущую репутацию; нет гордости; нет тщеславия; нет желания всем рассказать о Себе и похвалиться; нет даже ни тени превосходства, а только тихая радость в Господе торжествует в Ее сердце и благодарность Богу, что «**призрел Он на смирение рабы Своей**» (Лк.1:48), «**что сотворил … величие Сильный, и свято имя Его, и милость Его в роды родов к боящимся Его**» (Лк.1:49,50). Многие сегодня даже при малых поручениях и успехах от Бога готовы раструбить об этом всему миру и превознести себя. Бог совершает через Марию самое великое, что можно только совершить на земле. Но Мария ничего не приписывает Себе, Она величит Господа. Она полностью все вручила в Его святую волю. Она хранит тайну и даже не говорит об этом своему мужу, не говорит ему и перед сочетанием, как написано в Слове: «**Прежде нежели сочетались они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа Святого**». Она не делает этого, потому что знает, что Бог, Который сотворил великое, найдет пути и для того, чтобы муж принял эту весть как благословение от Всевышнего. Бог часто делает так, чтобы провести Свою волю среди людей таким методом, при котором человек не смог бы присвоить славу себе. Мария вдохновлена исполнением Божьего плана настолько, что не думает о Себе, о Своих будущих проблемах, о мнении людей. Мария полностью все доверила Богу и всю славу отдала Ему. Так же поступил и Иосиф. Простых, смиренных, послушных и верных возвышает Господь. И мы можем взять для себя важный урок: *всегда доверяйся Богу и Его Слову, даже в самых невероятных ситуациях*. Так сделала Мария, Она доверилась Божьей воле, и Бог в Своей любви защитил Марию от оскорблений, защитил Ее репутацию благословенной Девы и допустил обручение, чтобы зачатие было защищено брачными узами, и чтобы Мария была оправдана в глазах мира. Один из древних комментаторов говорил: «*Лучше, чтобы спрашивали: “Не Сын ли Он плотника?”, чем: “Не Сын ли Он блудницы?*”»

Чудесные черты характера мы видим у Иосифа. Иосиф был человеком праведным, он был ветхозаветным святым, т.е. имел всю совокупность добродетелей. Иосиф сталкивается с очень серьезной и неожиданной проблемой в своей жизни. Его обрученная невеста, его будущая жена оказалась беременной. По закону иудеев таких должно побивать камнями (Втор.22:20-24; Лев.20:10; Ин.8:4,5). Мария была обручена с Иосифом, но свадьбы еще не было. В те времена обручение носило высокую степень ответственности и могло быть расторгнуто только разводом. Обрученная пара не жила совместно до брачной церемонии, но неверность со стороны обрученных рассматривалось как прелюбодеяние и наказывалось смертью. Над Марией нависла смертельная угроза, потому что люди в силу своей греховной природы и склонностью к осуждению никогда не поверили бы, что эта простая девушка зачала от Духа Святого. Сам Иосиф не знал истину о Марии. Он тоже мог быть обвинен в сокрытии греха. Его любовь к Марии и его благородство побуждали его тихо отпустить Марию, прервав помолвку негласным разводом. Как благочестивый и праведный муж Иосиф должен бы был исполнить закон, а как муж благородный, прощающий и любящий свою невесту он желает защитить Ее, он желает покрыть все любовью и прощением, он желает, чтобы милость превозносилась над законом, чтобы Та, Которую он любит и Которая никогда не давала для греха ни одного повода, такой и осталась в его глазах. Иосиф избирает благодать, потому что сердце Его полно Божественной любви. Иосиф избирает прощение, потому что он любит Бога. Иосиф избирает благородство, защиту и оправдание, потому что он желает блага Марии, потому что он думает не о себе, а о Ней: «**Иосиф же муж Ее, будучи праведен и не желая огласить Ее, хотел тайно отпустить Ее.** **Но когда он помыслил это, — се, Ангел Господень явился ему во сне и сказал: Иосиф, сын Давидов! не бойся принять Марию, жену твою, ибо родившееся в Ней есть от Духа Святого;** **родит же Сына, и наречешь Ему имя Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их**».

 Несложно представить, что было бы, если бы Иосиф избрал путь закона, а не благодати. Ревностные иудеи быстро бы побили Марию камнями. Если они хотели побить камнями Христа только за то, что Он назвал Себя Тем, Кем был на самом деле (Ин.10:30-39), то уж тем более эти ревнители закона не пощадили бы Марию за кажущийся грех блуда, не пощадили бы и любого другого человека, хотя закон был дан для того, чтобы защищать человека, а не убивать. Иосиф не хотел оглашать Марию именно потому, что он был по-настоящему праведным и любящим человеком, поступал милостиво, как это делает милостивый Бог. Иосиф желал избавить Марию не только от наказания, но и от стыда, от позора. Он поступает выше закона. Иосиф не только был чужд мысли о наказании или мести, но даже и не сказал никому об этом. Он не сказал даже и Марии о своих переживаниях, не хотел причинить Ей боль, а только размышлял сам с собой. Нет даже намека на то, что Иосиф ожесточился, возмутился, озлобился или пришел в ярость. Ему было стыдно даже не за себя, а за Марию, если опасения подтвердятся. Бывают такие ситуации, когда лучше помолчать, когда не надо торопиться вершить суд, когда лучше молиться и предать дело в руки Господа, Который видит не только факты, но и намерения сердечные, мотивы поступков. Пусть лучше нам будет стыдно за другого, чем стыдно за себя в поспешном и неверном обвинении. Этому учит нас Писание: «**Посему не судите никак прежде времени, пока не придет Господь, Который и осветит скрытое во мраке и обнаружит сердечные намерения, и тогда каждому будет похвала от Бога**» (1Кор.4:5). Люди так поспешны на суд, прикрывая часто свою нелюбовь как бы ревностью по делу Божьему. *Я помню, как однажды был обличен Духом Божьим за поспешное осуждение в мыслях. На одной из конференций объявили о следующем докладчике. Он был из США. Докладчик вышел в кроссовках, с рюкзаком на плечах, а рядом стоял переводчик. Я подумал: «Вот это вольность в поведении, что даже рюкзак взял с собой за кафедру».* *Вдруг переводчик объяснил, что этот человек сотни тон гуманитарного груза собирал для наших людей, а сам он болен и в рюкзаке находится часть его искусственных органов, т.е. то, что дает возможность заменять почки. Я был сильно постыжен*.

Никогда не надо торопиться судить, но надо быть скорым на оправдание и неподвижным для суда, который принадлежит только Богу. Так поступил Иосиф. Он искал защиты и оправдания в ситуации, в которой трудно было по человеческим меркам что-то найти. Но Бог видит сердце и приходит на помощь.«**Но когда он помыслил это, — се, Ангел Господень явился ему во сне и сказал: Иосиф, сын Давидов! не бойся принять Марию, жену твою, ибо родившееся в Ней есть от Духа Святого**». Мы еще раз видим победу любви и благодати. И мы можем вынести для себя важный урок: *если не знаешь, как поступать с людьми, всегда поступай с ними по любви, и Бог будет с тобой*. Ангел Божий наделяет Иосифа титулом «сын Давидов», подчеркивая еще раз царское происхождение Иисуса. Он говорит о величии случившегося и не говорит «родит тебе Сына», но говорит «родит Сына», подчеркивая, что Иисус рожден для всей Вселенной, а не только для Марии и Иосифа, а Иосиф является участником этого величия. И далее мы читаем: «**А все сие произошло, да сбудется реченное Господом через пророка, который говорит**: **се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему Еммануил, что значит: с нами Бог.** **Встав от сна, Иосиф поступил, как повелел ему Ангел Господень**». Иосиф еще более убедился в истинности возвещенного во сне, потому что это соответствовало Писанию и пророчеству Исаии: «**Итак Сам Господь даст вам знамение: се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему: Еммануил**» (Ис.53:14). И это один из уроков для нас о том, как *важно испытывать любые действия и оценки Словом Божьим*. Слово Божье говорило об этом чуде, поэтому Иосиф более уверенно принял его. Если Слово Божье и дух Писания, а не буква, говорят нам о каких-то принципах, то мы не должны сомневаться в своих действиях, если они подтверждаются Писанием. Еврейское слово *алма*, переведенное на русский язык словом *дева*,означает девственницу и на греческом звучит как *партенос*. Пророчество подчеркивает чудесное и непорочное зачатие Иисуса Христа. Здесь было предсказано уникальное рождение (**Дева во чреве**), предсказан пол (**родит Сына**), и имя (**Еммануил**). Имя Еммануил служило скорее титулом или званием, чем именем для реального обращения. Если имя *Иисус* (Спаситель) указывает на служение Сына Божьего, то имя *Еммануил* (с нами Бог) указывает на Его природу. Придя в мир в образе человека, Иисус самым видимым образом стал пребывающим с нами Богом. Бог с нами — в этом и заключается суть Благой вести, которая прозвучала с первых страниц Нового Завета. Имя *Еммануил* означает, что воплощенный Бог находится среди нас, что Он миролюбиво относится к нам, Он принимает нас в общение с Собой, Он стоит на нашей стороне и печется о наших интересах. В этом заключается самая щедрая милость Бога: Он на стороне человека и желает ему блага, Он приводит нас в общение с Собой. И если Бог спустился из всех мириад звезд только на нашу крохотную Землю, то это говорит о том, что все, что происходит на земле, волнует всю Вселенную, волнует небеса и Божий престол. В конечном итоге, это свидетельствует о том, что Рождество призвано когда-то превратить нашу Вселенную в царство любви. И это особенно радует наши сердца, как радовало тогда сердца Марии и Иосифа.

 Мы видим, что Иосиф представляет яркий образ благородного человека. Мы, к сожалению, не всегда поступаем благородно, не всегда поступаем по милости и благодати. И это происходит от того, что мы сами перестали замечать, ценить по отношению к себе постоянную любовь Божью и милость к нам. Мы разучились считать Божью любовь и милость к нам как величайшее чудо, каким оно и есть на самом деле, ведь святой и всесильный Бог любит и заботится о несовершенном человеке, который бунтует против Него. Мы привыкаем к благодати, привыкаем к прощению Божьему, к Его долготерпению, к Его жертвенной любви для нас, недостойных людей, и по своей испорченной природе начинаем считать, что так должно быть, что Бог как бы и должен нам это все постоянно давать. Такое поведение человека является дерзостью и бунтом перед Богом. *Этот вызов и эту дерзость можно пояснить на примере известной притчи о нищем и о благородном человеке*. *На дороге, по которой всегда проходил один уважаемый, добрый и состоятельный человек, сидел нищий и всегда просил подаяние. Добрый человек всегда давал ему деньги, которых хватало на одежду и пропитание. Так длилось долгое время. Однажды добрый человек, проходя возле нищего, дал ему меньше денег и объяснил при этом: «Извини, друг, сегодня у моего сына свадьба, и поэтому я много средств направил ему, а тебе досталось меньше». Нищий возмутился и сказал: «Нет, я понимаю, что свадьба важна. Но нельзя же решать какие-то вопросы за мой счет»*. Так часто поступает неблагодарный и возгордившийся человек с милостью Божьей, с Божьей благодатью и любовью, не осознавая своей греховности, не осознавая Божьей милости, не ценя Божье прощение и долготерпение. Такие люди не имеют в сердце Божьего закона любви и не способны быть сосудами для исполнения воли Божьей. Не всегда Бог будет проявлять долготерпение к грешнику. Но сегодня Божья благодать еще действует, и начало этому действию было положено при Боговоплощении Христа. Бог любит людей и проявляет Свою любовь в действиях по совершенной и благой воле. Однако, для того чтобы совершить Свою волю и дать блага людям, Бог чаще всего использует других людей, которые любят Его и послушны Его воле, которые полностью доверяются Господу и поступают по законам любви Божьей. Этим самым они становятся сосудами для почетного употребления. Как важно сегодня каждому христианину иметь такое состояние веры и духа, чтобы в любой момент быть пригодным для исполнения Его воли! И как печально, если Бог не использовал нас как Своих соработников, потому что наши сердца не были чисты, наши души не были смиренными, наш дух не был исполнен Духом Божьим, наша вера проверялось не Словом Божьим, а человеческими мерками, если у нас не было любви к людям, а был один суд! Такие моменты нашей жизни являются пустыми для вечности, а нам надо каждое земное мгновение наполнять вечностью. Апостол Павел поэтому и призывает нас: «**Итак, кто будет чист от сего, тот будет сосудом в чести, освященным и благопотребным Владыке, годным на всякое доброе дело**» (2Тим.2:21). А для этого нам надо перестать смотреть на мир через свое маленькое и раздутое «я», а начать смотреть на мир через Божье величие, через Его непостижимую любовь к нам, которая никогда не терпит поражений и всегда побеждает. Нам надо начать смотреть на мир через свет Божьего плана спасения, в котором мы не только спасаемые, но уже и соработники, и орудия в руках Господа. Любовь всегда побеждает. И всем понятно, какое величайшее облегчение и какую радость испытал Иосиф, когда узнал Божью тайну. Он теперь мог не только с честью и достоинством принять Марию, не только с радостью жить со своей возлюбленной, но и стать земным отцом Божьему Сыну.

По вдохновению Божью Иосиф дал имя Первенцу и«**нарек Ему имя: Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их**». Полный титул Сына Человеческого — Господь Иисус Христос означает Царь (Господин), Спаситель, Помазанник (Мессия). *Иисус* — это производное слово от еврейского *Иешуа*, или *Иегошуа*, что означает «*Иегова (Яхве) спасет*». Младенец станет Спасителем людей от грехов. И здесь Бог возвещает Свою небесную волю через земного человека, избранного в силу чистоты сердца в качестве почетного сосуда. Бог всегда, в том числе и в наше время, даст возможность послужить Ему и максимально прославится через нас, если только наши сердца чисты и жаждут Его славы.

Итак, отметим в ***заключение***:

***Бог исполняет Свою волю на земле через послушные и благородные живые сосуды***. Для того чтобы быть в руках Бога пригодным для употребления сосудом, необходимо, подобно Марии и Иосифу:

1. Быть всегда готовым исполнить любое Божье повеление в доверии к Богу, даже если оно кажется невероятным.

2. По отношению к другим людям руководствоваться принципами любви Божьей и благодати, которые не по закону, а сверх закона проявляют милость и снисхождение, прославляя нашего Господа. Когда не знаешь, как поступать, поступай по любви и прощению как высшему эталону проявления людям небесного и Божественного на земле.

3. Испытывать и подтверждать любые действия вечным Божьим Словом, пронизанным духом любви.

4. Никогда не переставать восхищаться и быть благодарными Богу за Его любовь, за Боговоплощение и за Его чудный план спасения, чтобы быть угодными сосудами и проводниками Его воли на земле.

Итак, ***будь послушен Богу и законам Его любви даже в самых необыкновенных ситуациях, чтобы в радости стать проводником исполнения Его чудесной воли***. Аминь!

**Ин.4:4-29 Встреча Любви с религией**

 Ин.4:4-29: «**Надлежало же Ему проходить через Самарию.** **Итак приходит Он в город Самарийский, называемый Сихарь, близ участка земли, данного Иаковом сыну своему Иосифу.** **Там был колодезь Иаковлев. Иисус, утрудившись от пути, сел у колодезя. Было около шестого часа.** **Приходит женщина из Самарии почерпнуть воды. Иисус говорит ей: дай Мне пить. Ибо ученики Его отлучились в город купить пищи.** **Женщина самарянская говорит Ему: как ты, будучи Иудей, просишь пить у меня, самарянки? ибо иудеи с самарянами не сообщаются.** **Иисус сказал ей в ответ: если бы ты знала дар Божий и Кто говорит тебе: дай Мне пить, то ты сама просила бы у Него, и Он дал бы тебе воду живую.** **Женщина говорит Ему: господин! тебе и почерпнуть нечем, а колодезь глубок; откуда же у тебя вода живая?** **Неужели ты больше отца нашего Иакова, который дал нам этот колодезь и сам из него пил, и дети его, и скот его?** **Иисус сказал ей в ответ: всякий, пьющий воду сию, возжаждет опять,** **а кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную.** **Женщина говорит Ему: господин! дай мне этой воды, чтобы мне не иметь жажды и не приходить сюда черпать.** **Иисус говорит ей: пойди, позови мужа твоего и приди сюда.Женщина сказала в ответ: у меня нет мужа. Иисус говорит ей: правду ты сказала, что у тебя нет мужа,** **ибо у тебя было пять мужей, и тот, которого ныне имеешь, не муж тебе; это справедливо ты сказала. Женщина говорит Ему: Господи! вижу, что Ты пророк.** **Отцы наши поклонялись на этой горе, а вы говорите, что место, где должно поклоняться, находится в Иерусалиме.** **Иисус говорит ей: поверь Мне, что наступает время, когда и не на горе сей, и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу.** **Вы не знаете, чему кланяетесь, а мы знаем, чему кланяемся, ибо спасение от Иудеев.** **Но настанет время и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе.** **Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине.Женщина говорит Ему: знаю, что придет Мессия, то есть Христос; когда Он придет, то возвестит нам все.** **Иисус говорит ей: это Я, Который говорю с тобою.** **В это время пришли ученики Его, и удивились, что Он разговаривал с женщиною; однако же ни один не сказал: чего Ты требуешь? или: о чем говоришь с нею?** **Тогда женщина оставила водонос свой и пошла в город, и говорит людям:** **пойдите, посмотрите Человека, Который сказал мне все, что я сделала: не Он ли Христос?**  **Они вышли из города и пошли к Нему**».

 «*Предубеждение — дитя невежества*», — писал английский критик и публицист Уильям Гэзлитт (1778-1830). Самая большая опасность предубеждений и пороков состоит в том, что они часто прячутся под маской истины и добродетелей. Не случайно немецкий мыслитель Г. Лессинг (1729-1781) отмечал, что «*из всех предрассудков наихудший — считать свой предрассудок более сносным*». Во времена Христа не только у языческих народов, но и у иудеев было много предрассудков, много человеческих постановлений и преданий. Эти предания часто заменяли Божье Слово, формализовали веру и из животворящей превращали ее в мертвую религию, в свод законов и постановлений, далеких по духу от истин Божьих. И сегодня миллионы людей не знают истин Божьих только потому, что находятся в плену человеческих предубеждений и традиций. Они совершенно не задумываются над истиной, не ищут истины в Божьем Слове, а по традиции и по привычке поступают так, как поступали их деды и прадеды, повторяя их заблуждения и усиливая их. Наш Господь Иисус Христос, придя на землю, больше всего проблем имел с людьми, которые были подвержены предрассудкам и традициям. И иудеи, и книжники, и фарисеи не искали того, как исполнить дух Писания, а до крови сражались за букву, угашая тем самым самое важное в вере — любовь, милость, прощение, снисхождение, желание послужить другим. Христос, придя в этот мир, разрушает человеческие стереотипы и показывает людям красоту истинной Божьей веры. Он любит всех и желает спасти всех. И потому Он не смотрит на вражду между иудеями и самарянами, а смотрит на ценность каждой человеческой души.

Посмотрим на примере обращения самарянки и жителей самарийского селения, какими принципами руководствовался Христос в Своем свидетельстве о Боге. Первое, что мы видим, так это то, что Христос не подвержен людским стереотипам и не подчиняет истину под традиции. Поэтому Он не обходит враждующую с Иудеей Самарию, а идет прямо через нее в Галилею. «**Надлежало же Ему проходить через Самарию.** **Итак приходит Он в город Самарийский, называемый Сихарь, близ участка земли, данного Иаковом сыну своему Иосифу.** **Там был колодезь Иаковлев. Иисус, утрудившись от пути, сел у колодезя. Было около шестого часа**».

 Во времена Иисуса Палестина была разделена на три части: Галилея — на Севере, Иудея — на Юге, а Самария находилась между ними. Таким образом, на пути из Иудеи (она была главным центром господствующего иудаизма) в Галилею располагалась Самария, которая считалась землей закоренелых отступников от иудаизма за счет компромисса и смешения с язычниками. Иудеи никогда не пользовались этой прямой дорогой, потому что презирали самарян и относились к ним хуже, чем к язычникам. Вражда между иудеями и самарянами длилась более четырехсот лет. Иудеи поклонялись в храме в Иерусалиме, а самаряне построили свой храм на горе Гаризим в противовес храму в Иерусалиме. Эта непримиримая вражда сказывалась даже на отношениях ко Христу. Однажды самаряне не приняли Христа только потому, что Он «**имел вид путешествующего в Иерусалим**» (Лк.9:53), а Иудеи использовали как самое худшее имя для Него, называя самарянином (Ин.8:48). И иудеи, и, тем более, самаряне весьма далеко отошли от истинного поклонения Богу и многие принципы Божьи заменили человеческими преданиями, традициями, т.е. заменили живую веру мертвой религией. Но при этом каждый считал свое поклонение единственно истинным, и каждый враждебно относился к другому. Как справедливо кто-то заметил, что «*если общественное мнение бывает царем мира, то предрассудок — его тиран*». Эти тираны души и сегодня мешают многим людям выйти из плена иллюзий и принять сердцем Христа, потому что полноту истины они часто считают предательством веры предков. Удивительно, что большинство разногласий возникает не из-за доктринальных вопросов и не из-за борьбы за истину, а из-за влияния событий и отношений между людьми на человеческое спокойствие. Томас Мертон сказал известную фразу: «*Рассматривать людей и события только в свете их влияния на меня — значит жить на пороге ада*». Христос пришел на землю не для того, чтобы усугублять разделение и непонимание между людьми, не для того, чтобы отторгнуть слабых, безродных, заблудших и беззащитных, но чтобы спасти каждого, чтобы дать каждому человеку совершить осознанный выбор. Он не списывает никого со счетов, Он не делит людей на менее грешных и более грешных, но желает спасти всех, потому что все согрешили. Поражает простота жизни Царя царей. Господь не ездит на колесницах, не поражает воображение людей пышностью, не пускает в ход Свои возможности творить чудеса без надобности, но нисходит к людям, спускается на их уровень, не превозносится, а ходит вместе с учениками пешком, приобретает для себя и для них еду на каждый день, отдыхает от усталости у колодца, а не в гостинице, и на пути принимает пищу с учениками. И вот Он встречает самарянку и ведет с ней удивительную беседу. «**Приходит женщина из Самарии почерпнуть воды. Иисус говорит ей: дай Мне пить. Ибо ученики Его отлучились в город купить пищи.** **Женщина самарянская говорит Ему: как ты, будучи Иудей, просишь пить у меня, самарянки? ибо иудеи с самарянами не сообщаются.** **Иисус сказал ей в ответ: если бы ты знала дар Божий и Кто говорит тебе: дай Мне пить, то ты сама просила бы у Него, и Он дал бы тебе воду живую.** **Женщина говорит Ему: господин! тебе и почерпнуть нечем, а колодезь глубок; откуда же у тебя вода живая?** **Неужели ты больше отца нашего Иакова, который дал нам этот колодезь и сам из него пил, и дети его, и скот его?** **Иисус сказал ей в ответ: всякий, пьющий воду сию, возжаждет опять,** **а кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную.** **Женщина говорит Ему: господин! дай мне этой воды, чтобы мне не иметь жажды и не приходить сюда черпать**».

В отличие от живой веры человеческая религия не признает себя несовершенной, она поощряет людей к самоправедности и изгоняет людей, которых все считают грешными, не давая им шанса, потому что она отвергает Бога и надеется на собственные силы. Религия желает достичь Бога своими силами, а вера уповает на Бога, на Его благодать и милость, использует силу Божьего Духа и Божьи дары. Приходить к колодцу около полудня было самым неподходящим временем, потому что это было время самого зноя. Но самарянка приходит к далекому колодцу именно в это время, чтобы ни с кем не встретиться, приходит одна, боясь общественного мнения и имея чувство стыда. Это говорит о том, что внутри она осознает себя грешницей, совесть обличает ее. Христос видит ее сердце. Он сразу нарушает человеческие обычаи и традиции и проявляет щедрую любовь и расположенность к женщине. Это проявилось в следующем:

1. Христос о сокровенном для самарянки говорит один на один, без свидетелей, чтобы душе было легче открыться и сбросить иго греха. Поэтому Он беседует с женщиной, когда ученики пошли покупать пищу. Его беседа простая и искренняя, кроткая и глубокая.

2. Он снизошел к женщине, что было по человеческим предрассудкам того времени и по мнению ортодоксальных раввинов страшным унижением. Раввину запрещалось в общественном месте приветствовать женщину, он в обществе даже не мог говорить со своей женой, дочерью или сестрой. Многие фарисеи при виде женщины на улице, чтобы подтвердить свою «святость», закрывали глаза и потому бились о стены, за что их называли «обливающимися кровью фарисеями». Но Господь заговорил с женщиной, заговорил один, заговорил к тому же еще с самарянкой, да еще с женщиной с дурной репутацией. Поэтому ученики были так удивлены, что даже ничего не спросили об этом. Любовь снисходит к любому человеку и ценит его душу.

3. Он просит у самарянки воду для питья. Царь просит у женщины земного, чтобы побудить ее как рабыню просить небесное. Просить для иудея было унижением, а просить у самарянки было самым большим позором и концом хорошей репутации для священника. Но Господь Своей любовью снимает и этот человеческий предрассудок.

4. Иисус не давит обличением, а нежно открывает истину и указывает на нее женщине. Есть такие истины, которые человеку трудно принять, пока он сам не откроет их шаг за шагом. И Христос ведет за руку самарянку, помогает ей открыть эти истины и принять их добровольно, а не по принуждению. Господь напоминает, что в человеческом сердце есть жажда чего-то, что можно утолить только в Боге, или, как сказал Августин: «*Ты для Себя сотворил нас, и наши сердца до тех пор будут беспокойны, пока они не найдут покоя в Тебе*».

Из беседы мы можем вынести, что, в отличие от нашего, часто неуклюжего и грубого свидетельства, когда мы сразу либо обличаем людей, либо пугаем их адом, Иисус с благоговением и трепетом относится к душе, стараясь не навредить ей. Рьяный обличитель, скорее всего, сказал бы самарянке: «Благодари Бога, что я тебе попался и говорю с тобой. Ты — страшная грешница, тебе надо покаяться, иначе будешь гореть в аду». Это было бы правильно по букве, но не верно по духу для тех людей, которые и так придавлены жизнью. Иисус не использует Свое полное знание истины, чтобы раздавить людей, чтобы опозорить человека или уничтожить неотразимой критикой. Он, как нежный хирург, с мягким обезболиванием шаг за шагом освобождает человека от греха, указывая путь к святости и к свободе, путь к живой воде благодати и Божьего прощения. Прежде чем получить спасение, самарянка должна признать свой грех. Если человеку сделать невыносимо больно, он может закрыться и грех останется господствовать в такой душе. Поэтому Иисус не уничтожает ее обличением, а говорит: «**Пойди, позови мужа твоего и приди сюда**». Здесь Он через земное напоминает о небесном. Здесь же Христос подтверждает святость брака и как бы говорит о том, что если ты желаешь получить воду, от которой не будешь жаждать, то получи ее вместе со своим мужем, чтобы и муж имел участие в этом даре. Женщина, конечно же, не хотела бы говорить на эту сложную для нее тему, не хотела бы вновь открывать свои раны, но Господь так нежно коснулся ее проблемы и был так искренен с ней, что она приняла в сердце обличение и открывает сокровенное Христу, говоря, что у нее нет мужа. «*Предупреждать жену обличением, что она не имеет мужа, — это могло показаться тягостным и неуместным; но сделать обличение, получив от нее самой такой повод, это и весьма уместно было и побуждало ее саму с большей кротостью выслушать обличение*», — отмечает Иоанн Златоуст. Христос напомнил, что Он есть дар Божий, т.е. Он говорит о даре благодати, о даре прощения и Божьей милости. Он говорит о том, что та вода живая и то действие Духа Божьего, Которого получают верой, будет иметь такую неиссякаемую полноту, что «**вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную**». Чтобы лечить больного, надо, чтобы он признал болезнь, что внутренне и делает самарянка. Иисус идет дальше. Он не говорит: «Ты не сказала Мне всю правду и потому ты останешься во грехах». Он не требует от нее невозможного, но помогает ей делать посильные шаги навстречу истине. Иисус вскрывает грех, но не приводит женщину в отчаяние, а указывает на путь к исцелению и указывает на источник бальзама для вечного исцеления. Господь идет от иносказания, которые часто использовали в те времена и были многим понятны, к реальным проблемам, а от них — к высоте истины о том, что надо получить прощение, милость и благодать у Бога как живую воду. Он нежно вводит Свой скальпель обличения в обезболенную и открытую душу. Видя сердце самарянки, Иисус пророчествует ей о том, что она имела пять мужей и нынешний ее муж не является мужем, а является сожителем. Господь использует то самое малое, что сказала самарянка, чтобы привести к существенному. Самарянка делает еще один шаг навстречу истине. Она понимает, что перед ней, как минимум, пророк: «**Господи! Вижу, что Ты пророк**». Это самое высокое звание среди людей. Она принимает обличение с кротостью и без обид. Она не досадует, не убегает от Него, но еще более убеждается в том, что Он Господь и принимает Его верой. Самарянка не только внутренне сокрушается в грехе, но она идет дальше. Она хочет воспользоваться представившейся уникальной возможностью Его присутствия и разрешить свои духовные нужды. Самарянка уже не думает о земном, но устремляется к небесному. Она желает узнать истину и понять, как же правильно поклоняться Господу: так, как иудеи, или же так, как самаряне? Это было не праздное любопытство, а духовная жажда, сильное желание угодить Богу, а не людям. Смотрите, как живая вера открывает глубинные истины. Один мудрый писатель сказал: «*Надо требовать от людей, чтобы они думали, но нельзя ожидать, чтобы они стали богословами до того, как станут христианами*». Самарянка сначала приняла верой Христа, а потом получила полное откровение истин и богословских доктрин. Вопрос самарянки интересовал тогда и интересует сегодня всех людей: где истинное поклонение? «**Отцы наши поклонялись на этой горе, а вы говорите, что место, где должно поклоняться, находится в Иерусалиме.** **Иисус говорит ей: поверь Мне, что наступает время, когда и не на горе сей, и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу.** **Вы не знаете, чему кланяетесь, а мы знаем, чему кланяемся, ибо спасение от Иудеев.** **Но настанет время и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе.** **Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине.** **Женщина говорит Ему: знаю, что придет Мессия, то есть Христос; когда Он придет, то возвестит нам все.** **Иисус говорит ей: это Я, Который говорю с тобою»**. Господь тактично исправляет самарянку. Он не стал искать то, что разделяет, а искал то, что объединяет. Он не стал делать особый акцент на то, кто больше делает ошибок в поклонении или кто поклоняется лучше, но Он говорит о том, что поклонение должно быть совершенным и соответствовать Божьим стандартам. Христос не одобряет самарян. Он подчеркивает, что истинное поклонение живому Богу было заповедано евреям, и они не уклонились в идолопоклонство и не заимствовали, как самаряне, многие языческие обычаи. Отождествляя Себя с иудеями, Христос выступает против слепого и неверного поклонения.«**Вы не знаете, чему кланяетесь, а мы знаем, чему кланяемся, ибо спасение от Иудеев**». Господь защищает истину. И здесь Он явно противостоит тем, кто говорит сегодня: «Не важно во что верить, важно просто хоть во что-то верить». Нет. Христос сохраняет истину, Он не делает врата на небеса широкими. Самаряне думали, что Бог ограничивается местом и существует в одной стране и так служили Ему. Иудеи признавали Бога Богом Вселенной, хотя и ввели в поклонение много человеческого. Христос отрицает целесообразность спора о месте и подтверждает образ богопочитания иудеев, потому что они знали, что поклоняются вездесущему Богу. Он напоминает, что Бог выделил иудеев как особый народ, вверил им Свое Слово, дал им все указания, касающиеся формы поклонения и не признает никаких выдуманных людьми религий и изобретенных людьми правил и постановлений. Он напомнил также, что спасение от иудеев, т.е. то, что от них произойдет Мессия, и что самаряне должны признать истину. Как сказал один из мудрых людей, «*невежество не только не может быть матерью благочестия, но, напротив, оно является его убийцей*». Жаждущая истины самарянка внимала Его словам. И ей, которая верила в Пришествие Мессии, Господь сказал: «Это Я, Который говорю с тобой», т.е. Он сказал ей буквально, что Он и есть Сущий, Иегова, что Мессия уже пришел, и она видит Его.

В беседе Господь смотрит не на то, кто побеждает в этой бессмысленной конкуренции между иудеями и самарянами, а на то, что с Его приходом и с Его явным откровением людям настало новое время, когда противостояние должно закончиться. Христос игнорирует возражение женщины о вражде иудеев и самарян и избегает всякого повода вступать в споры и разногласия по вопросу, который разделяет. Он использует лучший способ залечить разногласия — не вступать в них и не акцентировать на них внимание. Если самаряне не знали, чему кланялись, то иудеи свели поклонение к внешним формам и церемониям. Господь упрекал и тех, и других в несовершенном поклонении. Он указывает на величайшую истину самарянке, подчеркивая, что вопрос не в том, **где** поклоняться, а вопрос в том, **как** поклоняться, с каким сердцем. Христос говорит о том, что для Бога важны мы и наши сердца, а не те правила, которые люди самовольно придумали и пытаются исполнять. Христос призывает плыть против потока всеобщей испорченности и уходить от религиозных обрядов, через которые теряется Божья милость и из-за которых истинные Божьи блага проходят мимо. Самарянка старалась доказать превосходство своих обрядов перед иудейскими, ссылалась на пример своих отцов. Но Господь показывает, что права преемственности (**Отцы наши поклонялись на этой горе**) и вопрос давности не является критерием истинности и не является важным для Бога. Апостол Петр пишет: «**Зная, что не тленным серебром или золотом искуплены мы от суетной жизни, преданной нам от отцов, но драгоценною кровью Христа**» (1Пет.1:19). Если Христос пришел на землю ради всех грешников, то никогда не наступит то время или какое-то Божье откровение, которое бы разрешило вопрос в пользу самарян или иудеев, в пользу Иерусалима или горы Гаризим, потому что с приходом Иисуса этот вопрос потерял всякое значение. Бог есть дух, и поклоняться Ему можно на всяком месте. «**И не на горе сей, и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу**». Ударение делается не на месте поклонения, а на состоянии духа и души. Дети Божьи, христиане должны поклоняться Богу не посредством соблюдения обрядов, а посредством сердца. Если мы не создали храма для Господа в своем сердце, то не помогут никакие обряды. *Поклоняться в истине* означает поклонение по воле Божьей и по Его Слову; осознанное поклонение Всемогущему Творцу с пониманием Его природы и могущества, поклонение с сокрушенным и раскаянным сердцем, отдача первенства Богу во всем. *Поклонение в духе* означает поклонение с живой верой в сердце, поклонение не как формальный обряд, а как внутреннее согласие с водительством Духа Божьего, искреннее и трепетное вхождение верой в присутствие Божье и отдача себя Богу для преображения в Его образ. Только водительство Духа Божьего освящает поклонение в церкви и возносит такое поклонение к престолу Божьей благодати. Человек должен приближаться к Богу с благодарным и сокрушенным сердцем, без всякого лицемерия и притворства, в благоговении, святости и чистоте сердца. Иоанн Златоуст пишет: «*Не плоть нам надо обрезать, а лукавые помыслы, распинать себя, истреблять и умерщвлять неразумные пожелания… Не овец и тельцов, но себя самого принести Богу*». Только таких поклонников Господь ищет Себе, и только такие угодны Богу и находятся под Его благословением. В таком случае даже тот, кто кажется самым неподходящим для благовестия, становится угодным сосудом в Божьих руках. И мы видим, что самарянка пришла к колодцу как образец нечистоты, а под действием Божьей благодати возвращается учителем евангельской истины.

Самый главный урок из этой истории состоит в том, что любовь выводит людей из плена предрассудков и приводит от мертвой религии к живой вере. Любовью можно решить все, если это только настоящая любовь. Чтобы приводить людей ко Христу, надо по-настоящему любить их. Мы иногда становимся такими неумеренными ревнителями благовестия, что ставим свое желание свидетельствовать и свои желаемые сроки обращения людей выше ценности души человека, выше его спасения. Мы иногда ведем себя так, как будто спасаем мы, а не Бог. И потому, когда кто-то нас не понимает, мы через какое-то время закрываемся для него и не говорим ему о Христе, как будто эта душа уже имеет меньшую ценность перед Богом, как будто за нее уже и не страдал Христос. Люди могут быть проводниками для других людей ко Христу, но люди могут стать и огромным препятствием на пути человека к Богу. Если в своем свидетельстве мы не проявляем любви, теплоты, снисхождения и истины, а только требуем и обличаем, то мы можем стать антисвидетелями Благой Вести, потому что через нас люди будут неверно представлять христианство и Христа. К любви можно приблизить только любовью. Человек, который встречается с непониманием, человек, которому постоянно наносят раны другие люди, которого постоянно обличают и душевно избивают, начинает закрываться для всего и для всех. Христианский служитель Уоррен Уэрсби приводит такой пример: «*Когда наша старшая дочь еще ходила в школу, однажды она ворвалась в дом, как ураган, хлопнула дверью, вбежала в свою комнату, закрыла двери и завопила: “Люди! Лю-ю- ди! Лю-ю у- ди!”.* *Желая как-то помочь, я постучал в дверь и спросил: “Могу я войти?” “Нет!” — последовал категорический ответ. “Почему?” — спросил я. “Потому что ты — тоже люди!”*»

Загнанный человек, как та самарянка, чтобы избежать ран, прячется от людских взглядов, идет далеко за водой в колодец в полдень, чтобы никого не встретить. Но вот такая израненная и не обогретая человеческим участием душа встречается с теплотой и любовью, встречается с открытостью и простотой, встречается с тем, кто готов понести ее бремя и разделить все невзгоды. Такая встреча открывает дверь сердца. Такую встречу имела самарянка со Христом.

 Простота льнет к простоте, искренность идет к искренности, открытость стремится к открытости, любовь отвечает на любовь. Самарянка встретилась с любовью Божьей, она встретилась со Христом. Она никогда не встречала со стороны иудеев такого доброго взгляда, расположения, проницательности, взгляда, в котором отсутствовало осуждение и светилась полнота участия, дружелюбия и понимания. В своей жизни, скорее всего, в первый раз она встретила не критику, не осуждение, а понимание, увидела жажду человека оказать ей помощь и сделать ее жизнь полноценной и счастливой. Поэтому она так быстро открыла свое сердце Иисусу. Любовь Христа открывает целое сокровище добрых черт характера у самарянки. Мы можем назвать много ее добрых качеств, которых не желали видеть и потому не видели окружающие ее люди, считая ее пропавшей грешницей. Эту сокровищницу ее сердца смогла раскрыть любовь Христова. Фарисеи и иудеи, которые считали себя праведными, во всех моментах отношений с Богом оказались намного ниже ее, хотя и возвышали себя. Мы видим, что самарянка *уважительно относится ко Христу*, называя Его «господином», в то время как фарисеи оскорбительно называли Его самарянином и говорили: «**Не правду ли мы говорим, что Ты самарянин и что бес в Тебе?**» (Ин.8:48). Мы видим, что *самарянка заботится о репутации Иисуса и предостерегает Его от неприятностей*, которые могут быть у Него из-за того, что Он беседует с женщиной, с самарянкой, да еще, будучи иудеем, просит у нее воды, зная, что иудеи с самарянами не общались в течение столетий, в то время как иудеи и фарисеи делали все, чтобы опорочить Христа в глазах народа, постоянно искушали Его и готовили разные ловушки. Самарянка *унижает себя, видит себя грешницей*, принимает обличение и видит что-то необыкновенное и святое в Собеседнике, допуская мысль, что Он «**больше … Иакова**» (Ин.4:12), в то время как иудеи возвышали себя, враждебно относились к обличению, говорили, что они «**семя Авраамово и не были рабами никому никогда**» (Ин.8:33), полагая, что вера их предков и их отношение к семени Авраама уже делает их праведными перед Богом. Самарянка *готова служить иудею*, дать воды кровному врагу, в то время как иудеи постоянно гнали Иисуса и «**искали убить Его**» (Ин.5:16) за то, что Он исцелял в субботу. Самарянка после открытого отношения Христа к ней и пророчества о ней, *становится искренней*, внутренне она осуждает свой грех и себя, в то время как иудеи осуждали только Христа, потому что Он говорил о Божьих принципах и нарушал их человеческие постановления. Самарянка *стремится к духовному знанию*, она терпеливо внимает словам Христа, она умеет слушать, эта простая женщина возвышается над обыденными нуждами и земными проблемами и ищет истину, задает вопросы и рассуждает со Христом на такие темы, как поклонение Богу, которые не затрагивает даже иудейский учитель Никодим (Ин.3:1-12), которого самарянка превосходит в духовной жажде и открытости, превосходит в вере и смелости. После уверования самарянка не держит обид и зла на своих ближних, на жителей селения, которые осуждали ее, но *заботится о своих соотечественниках, в любви к ним свидетельствует о Христе*, она желает поделиться со всеми той радостью, которую получила от Христа, в то время как иудеи не только не призывали других ко Христу, но и желавших придти к Нему не допускали и чинили препятствия, говоря: «**Неужели и вы прельстились?**» (Ин.7:48). В конечном итоге, самарянка не внешне, а на самом деле показывает истинную любовь к Богу, следует за Ним и приводит к Нему других людей. Таков результат соприкосновения Господа с грешницей; таков итог соприкосновения Божественного с земным; мудрости с поиском; истинной любви и живой веры с религией. Божья любовь открыла в презираемой всеми самарянке источники всего доброго, заложенного в человеке Богом при его создании по образу Божьему. Она вдохновила дух и душу подняться выше обыденного, выше земного и осязаемого, выше традиций и человеческих постановлений и соприкоснуться с вечной Божьей истиной, соприкоснуться с глубиной простоты во Христе, с блаженством Божьей милости и благодати. Любовь дала силы переступить мертвую религию и принять животворящую веру, принять то совершенство, после которого уже не нужны никакие иные поиски, и после которого душа будет вечно получать воду жизни. И все это сделала Божья любовь, которая всегда побеждает и творит чудеса с людьми, преображая их в образ Христов. И для нас это является ярким свидетельством и неизменным принципом при отношении к людям и при свидетельстве им о Христе.

 *К богатству души всю любовь прояви,*

 *Чтоб ближних красоты не смели исчезнуть.*

 *В любом человеке есть бездна любви,*

 *Но надо любовь, чтоб открыть эту бездну*.

Если мы будем так поступать, то мы увидим не только обращение тех, кому свидетельствуем, но и обращение тех, кому будут свидетельствовать обращенные, как это делала самарянка, оставив все свое земное у колодца и призывая людей ко Христу. Не случайно известный миссионер Г. Тейлор сказал: «*Некоторые страстно хотели бы быть преемниками апостолов; я предпочел бы быть преемником самарянки, которая, пока те ходили за продуктами, забыла свой водонос, ища души*». По свидетельству такой, казалось бы, совершенно неподходящей для Благой вести женщины, самаряне пришли ко Христу.«**Они вышли из города и пошли к Нему**». Какой прекрасный итог встречи грешного с любовью Божьей, любви Божьей и религии, когда через это ко Христу начинают приходить другие люди, нуждающиеся в живой и спасающей вере.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Любовь к спасаемым людям и искренность приближают их к живой вере и приводят к поклонению Богу в духе и истине***. Для того, чтобы привести людей к такому поклонению, необходимо:

1. Смотреть на каждого человека как на потенциального гражданина Царствия Божьего, никого не списывать как безнадежного, помнить, что ради каждого Христос приходил на землю; исходить из позитивного, иметь стремление к созиданию, видеть в каждом человеке положительное, доброе и своим отношением раскрывать все лучшее в человеке, указывая Ему на Христово совершенство, на Божье благоволение и Божью благодать к нему. Жаждать спасения человека, как спасения самого себя, открывать с Божьей помощью через свою любовь и искренность любовь и искренность в ближних.

2. Быть искренним с человеком, любить его, быть тактичным, снисходительным и терпеливым при указании на грех; сохраняя себя в истине и непреклонно придерживаясь ее; мудро переходить на сложное небесное через понятное земное.

3. Искать не то, что разделяет, а то, что объединяет; исходить из позитивного, созидательного; не испепелять жесткой критикой и обличением и не уничтожать то, за что держится человек, а последовательно и на доступном уровне, шаг за шагом показывать лучшее, истинное, совершенное и вечное.

4. Твердо стоять в истине и знать, Кому поклоняемся, не идти на компромиссы, на человеческие установления и мертвые религиозные обряды, закрывающие Христа и удаляющие от Него, но приводить людей к поклонению в духе, указывая на Божью благодать как на непревзойденную небесную воду жизни, от которой никто не будет жаждать вовек.

Итак, ***с жаждой*** ***показывай другим людям живого Бога через любовь, искренность и истину, которые не связаны с традициями и религией, а имеют вечные истоки от Божьего Духа и Его истины***. Аминь!

**Лк.2:8-14 Встреча Любви с простыми людьми**

 Лк.2:8-14: «**В той стране были на поле пастухи, которые содержали ночную стражу у стада своего.** **Вдруг предстал им Ангел Господень, и слава Господня осияла их; и убоялись страхом великим.** **И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям:** **ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь;** **и вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях.** **И внезапно явилось с Ангелом многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее:** **слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!**»

 Рождество Господа нашего Иисуса Христа было и чудесным, и в то же время простым; оно было величественным, славным, и в то же время было не в дворцах Иерусалима, а на полях Вифлеема; оно повлияло на судьбы всей Вселенной, и в то же время свидетелями его стали немногие люди; оно принесло так много богатств на землю, но в то же время происходило в бедных яслях. Вседержитель и Творец всех миров рождается в яслях! Какое снисхождение Бога и какое возвышение человека! Я иногда думаю, почему же Христос не пришел во дворцы, не пришел как Царь, не пришел с громами, молниями, знамениями, чтобы содрогнуть всех живущих на земле, привести к Себе и заставить принять Его как Царя царей? И нахожу только один ответ. Все это сделано для того, чтобы люди добровольно пошли за Христом и изменяли свои сердца. За сильным люди могут пойти, но только до тех пор, пока он сильный, а на каком-то этапе они сами захотят быть сильнее его. За богатым и знатным люди могут пойти, но только до тех пор, пока он будет давать им богатства земные, кормить манной и хлебами. Но на каком-то этапе проявится их греховная природа и они, как та старуха в сказке о рыбаке и рыбке, захотят стать владельцами и распорядителями этих богатств. Младенец воплощал Собой всю полноту Божества телесно, Он был Богом и Человеком, Он был и богатым и всесильным, но Он хотел явить людям те качества, которые ценны для Царствия Божьего: любовь, кротость, снисхождение, смирение, радость. Иисус смирился ради нас, Он низошел к нам, чтобы мы могли увидеть и принять духовные богатства от Него, чтобы мы научились быть кроткими и смиренными сердцем, чтобы мы научились любить. Апостол Павел так образно сказал об этом: «**Ибо вы знаете благодать Господа нашего Иисуса Христа, что Он, будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою**» (2Кор.8:9). Бог пришел таким необычным образом, чтобы изменить человека изнутри, а не снаружи, чтобы показать образец земной жизни и явить небесные законы жизни к человеку, в которых связующим звеном является любовь. Бог тем самым показал, что врата Царства Божьего Он открывает для простых и смиренных людей, которые не утратили жажды простоты и сердечности, не потеряли способность к изменению, желают идти за Богом не на своих, а на Его условиях и желают принять блага из Его чистого, небесного источника. Когда Христос был на земле, Он ничем иным не отличался и не выделялся среди людей, как только смирением и кротостью. Он полностью презрел всю мирскую славу и тем самым показал ее ничтожность по сравнению со славою небесною. Поэтому ангелы не были посланы к знатным людям, не были они посланы к старейшинам и первосвященникам, потому что те в силу своей гордости и самозначимости не были готовы принять Благую Весть. Ангелы были посланы к простым пастухам, которые добросовестно исполняли свой труд на полях, охраняли стада овец, не спали, а бодрствовали. Эта встреча пастухов с Божьей славой и любовью стала такой встречей, от которой сияние славы и любви Божьей постоянно излучается на всех людей.«**В той стране были на поле пастухи, которые содержали ночную стражу у стада своего.** **Вдруг предстал им Ангел Господень, и слава Господня осияла их; и убоялись страхом великим.** **И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям:** **ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь;** **и вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях**». То, что Мессия родится в городе Давидовом Вифлееме, знали все иудеи, изучающие Писание, потому что пророк Михей предсказал это за 700 лет: «**И ты, Вифлеем-Ефрафа, мал ли ты между тысячами Иудиными? из тебя произойдет Мне Тот, Который должен быть Владыкою в Израиле и Которого происхождение из начала, от дней вечных**» (Мих.5:2). Но то, что Мессия родится, как самый бедный, в яслях, в хлеву, об этом никто не помышлял. Поэтому Ангел и дал особый знак пастухам: «**Родился…** **Спаситель… Вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях**». Не в шелках, не в золоте, не во дворце, а в пеленах и в яслях. По земным меркам царь должен иметь царские почести. Но это только по земным меркам, но не по небесным. У Бога все измеряется не материальным богатством, а богатством духа и души, богатством любви, явленной другим. И в Своем Богоявлении в образе Младенца Господь сразу же явил природу Своей вечной любви, природу служения другим, природу самоуничижения Себя для возвышения ближних, природу жертвенности и самозабвения. Он навсегда явил то, на чем строится Царствие Божье и вечность с Богом. Такова была первая встреча Младенца с людьми, встреча небесного с земным, встреча, которая продолжается уже тысячи лет, потому что после этого прихода на землю Бог никогда не оставлял людей без любви и милости. Эта встреча будет продолжаться до Его Второго Пришествия.

 Бог возвестил через ангелов, что не надо бояться посланной через них вести от Бога, что люди получат не страшную весть, не весть о наказании за отступление, как это было часто возвещаемо через пророков, но самую радостную весть.«**Не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям**». Через простых пастухов была возвещена радость всем людям. И эта радостная весть наполняет надеждой сердца верующих людей в течение более двух тысяч лет. Так просто, так необычно и с такой любовью к людям явился Бог на землю! В истории человечества было много знаменитых и богатых царей, князей и вельмож, было много известных людей, рожденных в богатых дворцах, слава о которых разносилась в те времена по всей земле. Посылались специальные глашатаи, чтобы вещать людям о рождении богатого наследника. Но прошли годы, их имена канули в неизвестность, а Иисуса, Который родился в хлеву, знали, знают и будут знать все люди на земле. Бог воспринял не природу ангелов, а природу людей. «**Ибо не Ангелов восприемлет Он, но восприемлет семя Авраамово. Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа. Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь**», — сказано в Послании к Евреям. (Евр.2:16-18). Его явление к людям преобразило мир и сделало его иным: из безнадежного мир стал светиться надеждой; из греховного он стал стремящимся к святости; из бессмысленного он приобрел смысл; из мира зависти, зла, жестокости и печали он начал сиять любовью, светом, снисхождением и радостью. Каждый человек, начиная с этой встречи Бога с людьми, навсегда поставлен перед выбором: святое или греховное; любовь или ненависть; прощение или вражда; смысл или бессмысленность; простота или гордость. Большинство людей земли не жили в то время, но и всех еще не рожденных посетил тогда Христос. Бог так ясно и просто протянул руку помощи людям, что никто не может сказать: «Мне непонятно, как жить, мне непонятно, как любить, к чему стремиться, с кого брать пример и где черпать силы».

 Ангелы принесли самую радостную весть, которую только могли ожидать люди — весть о том, что Бог не есть Бог наказания, но есть Бог любви, что Он благоволит к людям, что Ему не безразличен каждый человек. Тройную радость принесли ангелы: «**И внезапно явилось с Ангелом многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее:** **слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!**» Слова «**Слава в вышних Богу**» означают, что все Божьи дела совершенны и достойны славы, но дело спасения людей через приход Мессии является проявлением высшей любви Бога к людям и более всего прославляет Его, потому что во Вселенной вновь торжествует и справедливость, и любовь, притом любовь жертвенная, а не любовь по заслугам. «**И на земле мир**». Эти слова означают, что с приходом Иисуса на землю между Богом и человеком, принявшим Христа верой, восстанавливается мир, прекращается война творения с Творцом, через покаяние и веру устанавливается мир с Богом и приобретается душевный мир и покой, который не зависит ни от каких обстоятельств, потому что Бог управляет всеми обстоятельствами. И самые радостные слова для каждого живущего на земле «**в человеках благоволение**» означают, что Бог любит каждого человека более всего во Вселенной. Ради этой любви Христос сошел с небес на землю, готов перетерпеть все страдания и пойти на смерть. Все действия Бога и все усилия направлены на то, чтобы помочь человеку добровольно выйти из рабства греха и из рабства искаженных ценностей, чтобы сделать каждого счастливым, чтобы усыновить поверивших в Него.

 *И самое высокое в сем пенье,*

*Что каждый может слышать для себя:*

 *Бог к нам явил Свое благоволенье*

*И все творит во благо, нас любя*.

 Оказывается, что в этой огромной Вселенной человек как маленькая и живая песчинка дорог Богу. И человек не просто дорог для Бога, но дороже всего, он так дорог для Творца, что Всемогущий Вседержитель посылает на страдания Своего святого Сына Иисуса Христа, чтобы через Него уплатить ценой Своей жизни за наши грехи и дать нам возможность сделать выбор и обратиться к Богу с верой. Разве это не чудо?! Если бы вы были в самом затруднительном положении, если бы вы имели многие проблемы в жизни, если бы вы не знали, как наладить свою жизнь, но вдруг бы узнали, что царь любит вас, благоволит к вам и сделает все, чтобы вам было хорошо. Разве не возрадовалось бы ваше сердце?! Разве не ликовали бы вы духом и душой?! Но здесь еще большая радость: Властелин всей Вселенной — Бог благоволит к тебе, ты не безразличен Ему, ты драгоценен в Его очах настолько, что Он не просто дал указ, не просто прислал слуг, но пришел Сам, чтобы спасти тебя и сделать счастливым. Мы можем иметь трудности, можем иметь скорби и переживания, можем иметь страдания по плоти, но мы твердо знаем, что если Бог благоволит к нам и мы приняли Его верой, то наше будущее с Ним в вечности будет прекрасным. И это самая великая радость. Оказывается, я не затерян в этой огромной Вселенной. Оказывается, что я дорог Господу, и Он любит меня так, как будто Ему больше некого любить. Оказывается, что Бог любит меня, зная все мои недостатки, и желает сделать из меня совершенную личность с истинными ценностями, и для этого нужно только мое согласие. Это значит, что Бог сделает все, чтобы я был счастлив с Ним, если только я отвечу на Его призыв быть счастливым, если я с благодарностью приму Его ценности. Бог благоволит к людям. Это значит, что Его совершенная любовь направлена на то, чтобы провести каждого поверившего в Него тем путем, который знает только Господь. А Он лучше нас знает, как сделать нас в конечном итоге счастливыми. Поэтому моя ответная любовь к Богу принесет только радость, а не горе, и для этой радости я должен ответить на призыв любящего Спасителя придти к Нему своим доверием, своей верой. Любящий Бог предлагает несовершенному человеку самое совершенное и самое лучшее. И я могу со всей полнотой ответственности сказать сегодня каждому человеку: «Бог любит тебя». «Легко ли любить Господа?» — спрашивает один известный богослов и отвечает: «Да, легко — тем, кто Его любит». Полюбите Господа, и ваша жизнь изменится. К этому призывает Слово Божье: «**Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас**» (1Ин.4:19). Хочешь, чтобы мир стал лучше, приходи к Иисусу и принимай Его ценности, которые Он дает всем щедро, дает с избытком. Божья милость и любовь безграничны, но их надо принять верой, чтобы обладать этим богатством.

Но многие уже не замечают этого и не ценят Божью милость, как будто Бог обязан нас миловать, а мы можем игнорировать Его любовь и творить все, что угодно. Так было и во времена Младенца-Христа, когда радостная весть прошла мимо тех, кто не искал Бога и не желал встречи с Ним. Так есть и сегодня.

Люди так далеко отошли от Божественных истин и так осуетились мирскими заботами, что живут в королевстве кривых зеркал и искаженных ценностей. Так много очевидных парадоксов, которых мы уже вовсе не замечаем:

человек борется с физической болезнью всеми силами и средствами, чтобы продлить жизнь на 5-15 лет, а для того, чтобы иметь вечную жизнь с Богом не желает пошевелить и перстом;

человек рвется к званиям, степеням, к земным наградам и человеческой славе, а для получения высшего звания дитя Божьего и для получения Царства Божьего, где он может разделить небесную славу с Господом, он не стремится;

человек радуется, когда откроет какой-нибудь закон природы, данный Богом как Законодателем, но не ищет встречи и общения с Самим Законодателем, чтобы познать сущность и смысл всей жизни;

человек готов пройти моря и леса, чтобы что-то достичь своими силами, но принять все богатства вечной жизни от Бога даром, по вере, он не желает, потому что свое неверие и свою гордость ценит выше Божьей благодати и выше вечных ценностей;

 человек готов быть благодарным другому человеку за то, что тот когда-то одолжил ему определенную сумму денег и помог в трудный час, но не считает нужным быть благодарным Сыну Божьему, Который отдал Свою жизнь ради искупления всех человеческих грехов и долгов и ради получения людьми блаженства, игнорируя те величайшие дары, которые может получить даром от Бога по вере;

 человек радуется, когда получает тленные, временные земные богатства, неожиданное наследство, но не принимает в гордости вечные ценности и нетленные богатства, которые любящий Бог приготовил Своим детям навсегда;

 человек не боится грешить, не боится отправиться в ад, не боится потерять все, не боится быть лицемерным, хитрым, не боится все грести под себя, но боится честно признаться перед Богом, что нуждается в Нем, боится стать счастливым и радостным, искренним и справедливым, любящим и живущим для добра и света, боится рая и Бога.

 Но удивительно то, что все люди, которые живут на земле, хотят счастливого конца и живут надеждой на доброе окончание, независимо от своего отношения ко Христу. Получается, что человек как бы говорит Богу: «Я не хочу принимать Твои ценности и Тебя, но дай мне те блага, которые я хочу». Больной живет надеждой на исцеление; бедный живет надеждой на то, что когда-то и у него будет все для жизни; оставленный всеми ищет друзей и живет надеждой, что кто-то его поймет и поддержит; разрушенные семьи живут надеждой на то, что у них еще будет в сердце жить любовь; неудовлетворенный своими плодами жизни человек надеется на то, что он сможет реализовать все свои лучшие возможности; неудовлетворенный богатством и материальным избытком человек ищет того, что даст ему истинное и непреходящее счастье; страдающие на этой земле надеются, что в вечности они пожнут плоды страданий и будут счастливыми. И все эти надежды можно исполнить только в Господе Иисусе Христе, приняв верой Его в свое сердце. Наше непреходящее счастье находится в Боге. Бог благоволит к человеку. Господь говорит: «**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет**» (Ин.11:25). Он ободряет Своих детей и говорит: «**Не бойся, малое стадо! Ибо Отец ваш благоволил дать вам Царство**» (Лк.12:32). Вот оно — лучшее проявление благоволения Бога к человеку! Господь обещает реализацию лучших надежд силой Своего источника любви. Нам важно прильнуть к этому источнику и не обманываться ложными надеждами. Как сказал известный христианский писатель Клайв Льюис, «*радость — это серьезный вопрос неба*». Только в Боге можно иметь счастье и радость, которые никто не сможет отнять. Только с Господом можно построить полноценную жизнь, жизнь гармонии разума и чувств, гармонии истины и действительности, труда и удовлетворения от труда, настоящего и будущего.

 *В одном горном селении недалеко друг от друга жили две семьи. Одна семья была бедной, но они были радостны и счастливы, у них не болели дети, они не болели сами. Они были всегда всем довольны. В другой семье, которая была состоятельной, болезни были частыми и отнимали радость жизни. Никакие богатства не давали им счастья. Однажды богатый сосед в смирении пришел к счастливой семье и спросил: «Скажите, пожалуйста, почему вы не болеете, почему вы такие радостные, хотя у вас многого не достает в жизни?» Сосед улыбнулся и ответил: «Мы ходим высоко в горы, чтобы брать воду из чистого источника, который не загрязнен людьми и их производством. Питаясь из чистого источника, мы не болеем, а остального нам достаточно для счастья». «А я пользуюсь водой, которая течет прямо по нашему участку. Я привык пользоваться этой водой, потому что ей пользуются все, и мне ничего не хочется менять», — уверенно сказал богатый сосед. На это он получил ответ: «Невозможно что-то изменить в жизни, не изменяясь самому. Вы должны выбрать что-то одно: или вы будете поступать, как все, и будете так же, как и ранее, болеть или же вы смените источник. Выбирайте одно: или жить, как все, или же жить счастливо»*. Человеку часто так трудно изменить источник своих ценностей, он хочет, не меняясь, изменить жизнь к лучшему. Но так не бывает. Мы должны прильнуть к чистому источнику — ко Христу и принять от Него воду жизни даром, воду, которая течет с небес, а не по загрязненной грехом земле. «**Итак, смотри: свет, который в тебе, не есть ли тьма?**» — предупреждает каждого Христос (Лк.11:35). Исследуй свой источник ценностей.

Если бы люди только могли знать, как любит их Христос! Разве можно чем-то измерить любовь Христа к нам, проявленную в том, что Он сделался рабом, умалился до человека, смирил Себя до смерти крестной, умер и воскрес ради нас и при этом долготерпит нас и ждет от нас добровольной любви к Нему?! Если бы люди только могли хоть капельку прикоснуться к тем глубинам Божьей любви, заботы, долготерпения Божьего, то они никогда бы уже не смогли жить без веры в Иисуса. Ведь это же так естественно — жить с Богом, а не гордиться безбожием; ведь это же так естественно — признавать Творца, а не записывать себя в сироты; это же так естественно — любить Того, Кто любит тебя безмерно и без всяких условий любовью вечной. Во Вселенной так много прекрасного: луна, солнце, звезды, красота восходов и закатов, сияние росы, журчание чистого ручья, пение птиц, смех ребенка, любовь друг к другу! И самое прекрасное из всего созданного Богом — человек. Бог так возлюбил человека как высшее творение, что пришел на землю и явил вечную радость спасения, радость, которая никогда не перестает, пока человек еще живет на земле, радость, которая никогда не перестанет, если он обратится к Богу в молитве покаяния, чтобы получить прощение грехов и усыновление. «**Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение**». В этом ангельском Рождественском пении отражена вся суть Божьей любви к людям. Мы нужны Господу, мы дороги в Его очах. Каждый человек дорог в очах Божьих, потому что за каждого умер Христос. Может быть, кто-то совсем не ощущает своей ценности среди людей, может быть, кого-то никто не ценит, и он унывает и страдает от своей ненужности. Но Бог ценит тебя, ценит безмерно, ценит не потому, что ты что-то сделал, а потому, что ради твоего будущего Он все сделал и так дорого уплатил за тебя. Встрепенись, душа, от радости! Тебя возлюбил Сам Бог! Дорогая душа, ты нужна Господу и драгоценна в Его очах. Нет ничего дороже для Бога, чем ты, потому что Он вдохнул в тебя дыхание жизни земной, отдал за тебя Свою жизнь и желает, чтобы ты добровольно принял дыхание жизни вечной. Бог благоволит к нам, Он любит нас, Он желает нам блага, Он желает нас сделать больше, чем счастливыми, Он желает нас усыновить и сделать Своими детьми, которые навсегда будут под Его защитой и покровительством, под водительством Его премудрости и под действием силы Духа Святого. Во Вселенной столько много прекрасного! И все прекрасное нисходит от Бога, даже если люди все это присваивают себе. «**Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены**», — сказано в Послании Иакова (Иак.1:17). Бог дает это прекрасное даром. Почему же мы не ценим неиссякаемый Источник прекрасного, Источник любви, света и радости — Бога?! Если мы не прильнем всем сердцем к источнику благ, мы не получим никаких благ и истинных ценностей. Мы будем пить из горького источника. Надо принять верой Христа, надо придти к Нему в молитве покаяния с верой и сказать: «Господи! Я верю, что Ты пришел на эту землю Младенцем для меня, чтобы я имел в тебе мир и радость, чтобы мне быть дитем Божьим. Прости меня за все неугодное Тебе, за всякий грех и дай мне дар веры, дай мне питаться из того нескончаемого источника радости, который можешь дать только Ты». Бог услышит и исполнит ваши слова, Он исполнит их и тогда, когда вы скажете не именно так, но от всего сердца обратитесь к Иисусу. Только сила Божьей веры может опять вернуть людей к истинным ценностям и даст возможность увидеть радостным сердцем потерянный рай, и не только увидеть, но и в свое время вернуться туда в блаженстве для вечного пребывания с любящим Богом. Нам пора остановиться и понять, ради чего и ради кого приходил Христос на землю. Нам важно уразуметь, ради кого и ради чего Он придет на Землю еще один раз, когда уже ничего нельзя будет изменить. Нам важно не испытывать долготерпение Божье, но оценить Его любовь и ответить на нее искренней любовью и верой. Подумайте только, что сделал Иисус для нас, и чего боимся сделать мы.

Он оставил славу неба, ангельское пение, принял образ раба, переносил скорби и лишения ради тебя, грешного, а ты не хочешь оставить грехи, чтобы иметь радость прощения в Боге.

Он так много раз прощал тебя, зная все твои грехи и слабости, Он долготерпел и миловал тебя, а ты еще раз отвергаешь Его и молчаливо соглашаешься со своей плотью и привычками, которые кричат, как некогда кричали фарисеи и толпа: «Распни Его!»

Он все сделал, дает тебе выбор и спрашивает: «Не хотите ли и вы отойти?», а ты молчишь, ты боишься изменить свою жизнь к лучшему.

Он не смотрел на мнения грешных людей, а смотрел на совершенство Отца Небесного, а ты боишься смотреть на Иисуса и смотришь на мнения грешных людей, боишься потерять греховные ценности и отойти от горького источника к чистому.

Он не слушал обвинения в твой адрес, а имел лишь одно желание — спасти тебя и явить красоту Божественной любви, прощения и жизни, а ты боишься людей, боишься, что они подумают о тебе, когда ты станешь верующим, как будто ты становишься преступником, а не Божьим дитем и христианином.

Он распростер в любви к тебе пронзенные на кресте руки, которыми хочет обнять тебя как любимое дитя в вечности, а ты трусливо прячешь взгляд и не хочешь пойти Ему навстречу.

Он все сделал для тебя, а ты для себя не хочешь сделать того, что принесет тебе блаженство.

Он желает дать тебе вечную жизнь, подарить Божественную природу через принятие Духа Божьего верой, усыновить тебя, дать награду на небесах, а ты проходишь мимо этих величайших и вечных ценностей и держишься за земное, ветхое, преходящее, ничего не значащее, как будто Бог не дает тебе по благодати вечные ценности, а забирает, как будто ты отдаешь не свои грехи, а отдаешь самое дорогое. Прими совершенное в обмен на низложение греховного. Прильни к животворящему источнику и отойди от греховного, получи гарантию хорошего окончания жизни на земле и блаженства в вечности добровольно, потому что Бог принимает только добровольцев. «**Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мною**», — говорит Господь каждому человеку (Отк.3:20).

Пробудись от рождественского зова и родись к вечной жизни со Христом через молитву покаяния к Нему. Скажи Ему: «Благодарю Тебя, мой Господь и Спаситель, что и ради меня ты пришел на эту землю для страданий, унижений, позора и смерти, чтобы я имел в тебе прощение грехов, возвышение, радость и жизнь вечную. Прости меня за все мои грехи, омой их и прими меня в объятия Своей любви. Прости, что имел сомнения в Твоей любви и обходил ее стороной. Пребудь со мной всегда, мой Бог и Спаситель. Аминь». Скажи Ему об этом всем сердцем, скажи сейчас, скажи с благодарностью, скажи так, как сможешь, с верой, и следуй за Ним в обновленной жизни, потому что ради такого изменения человека и пришел Младенец и Всемогущий Спаситель Господь Иисус Христос. ***В Иисусе Христе Бог принес для тебя самые великие сокровища и блага, которые ты можешь взять верою в Него. Не пройди мимо, но оцени и прими верой величайшую и вечную радость прихода на землю Иисуса Христа для тебя***. Он пришел и для тебя, не пропусти возможность встречи с Ним в духе и прими Его верой сегодня. Родись для Христа в праздник Рождества и благодари Господа за такую великую честь обращаться к Нему и быть уверенным, что Он никогда не изгонит всякого человека, приходящего к Нему и никогда не пройдет мимо ищущего Его. И этим шагом ты наполнишь и свою жизнь и жизнь на небесах еще одним животворящим гимном для славы Божьей: «**Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение**».Этот ангельский гимн прозвучит и о тебе и для тебя во славу Божью. Он звучит для тебя, для возлюбленного Господом человека, который твердо решил идти за Христом; он звучит для тебя, который сомневается и не находит сил, чтобы преодолеть препятствия и найти Своего Бога, Который сегодня так близко; он звучит для тебя, душа, которая пугливо откладывает на завтра самое важное в жизни, но Бог желает, чтобы гимн прозвучал сегодня, потому что завтра может быть другая песня, а сегодня Господь призывает всех. Да благословит Господь сегодня всех тех, кто еще не является Его детьми, стать ими. Идите к Нему, идите к этому вечному и неиссякаемому источнику любви! Получите свое блаженное будущее сегодня! Аминь!

 **Мк.9:38-41 Встреча Любви с неоправданной ревностью**

Мк.9:38-41: «**При сем Иоанн сказал: Учитель! мы видели человека, который именем Твоим изгоняет бесов, а не ходит за нами; и запретили ему, потому что не ходит за нами.** **Иисус сказал: не запрещайте ему, ибо никто, сотворивший чудо именем Моим, не может вскоре злословить Меня.** **Ибо кто не против вас, тот за вас.** **И кто напоит вас чашею воды во имя Мое, потому что вы Христовы, истинно говорю вам, не потеряет награды своей**».

Один из авторов хорошо заметил: «*Есть два рода людей: праведные и неправедные. Классификация сделана праведными*». У людей есть неистребимое желание плоти одному быть выше другого. Из-за этого возникает много проблем во взаимоотношениях: гордость, зависть, разделения, вражда. Там, где господствует плоть, а не дух, там, где царит себялюбие, а не любовь, всегда будет много проблем. Русский писатель Лев Толстой (1828-1910) отмечал: «*Мы не любим людей не потому, что они злы, а мы считаем их злыми потому, что не любим их*».

Любой христианин, который желает искренне служить Богу, должен знать, что у него будут определенные проблемы с людьми. И совершенно точно, что и у людей будут проблемы с ним. Если у святого Бога были проблемы в отношениях с людьми, то тем более они будут у нас, несовершенных человеков. Бывает так, что те, которым мы более всего помогаем, менее всего это ценят и легко могут предать. Бывает и так, что тот, кого мы не замечали и совсем не ценили, может оказаться очень искренним человеком с любящей душой и будет готов служить и помогать тебе, жертвуя всем. Самая большая проблема людей — это проблема взаимоотношений. И самое великое искушение, на которое поддаются верующие люди — делить людей, в том числе и в церкви, на своих и врагов, делить на «мы» и «они». Христианин (а служитель особенно) не должен бояться, что его не поймут или недооценят, но он должен бояться делить людей в церкви, в которой служит, на своих и чужих. В зависимости от подхода во взаимоотношениях с людьми, служитель будет или разрушать или созидать церковь. Если сказать еще проще, то плоды служения будут определяться тем, люблю ли я и вмещаю ли я всех людей в церкви. Готов ли я служить всем или же только избранным и любящим меня?

Вот ученики служат вместе со Христом. В это время они были еще далеко от высоты нравственного христианского совершенства, они еще не имели Духа Святого и не были рождены свыше. Они служат Богу. Они ревностны и готовы в этой ревности сузить общение и любовь друг к другу только до уровня их круга. В данном случае у Иоанна была ревность о деле Христа не по разумению. Он не проявляет никакой терпимости в вопросах веры других. И мы видим встречу любви Христовой с неоправданной ревностью, мы видим встречу истинной любви Божьей с любовью избирательной, человеческой, лицеприятной. «**При сем Иоанн сказал: Учитель! мы видели человека, который именем Твоим изгоняет бесов, а не ходит за нами; и запретили ему, потому что не ходит за нами**». Странная мотивация учеников Христа: если человек не с нами, если он не такой, как мы, если он не ходит за нами, то он не может быть другом Господу, и ему надо запретить делать добро. Такая своеобразная «приватизация» Божьего дела, эгоистичное присвоение Бога исключительно себе или попытка ограничить Бога и «посадить Его в свой карман» свидетельствует об ограниченном мышлении и неверном понимании Бога.

Даже самый искренний, добрый и святой человек может поддаться искушению и соперничать с другими братьями. В основе такого соперничества лежат самолюбие человека, гордость и тщеславие, которые могут прикрываться праведностью и желанием исполнить закон, не сокрушая своего «я». В любом случае это приносит очень большие сложности. Люди часто путают свои интересы с интересами Бога и прикрывают лень тем, что они находятся в душевном мире и покое, и что им хорошо. Но важно, чтобы хорошо было Богу, а не человеку. Часто зависть к успехам других приводит к тому, что любыми путями тормозится дело Божье через успешного человека, хотя надо было бы порадоваться тому, что дело Божье находит успешных работников. Ученики в данном эпизоде запрещают неизвестному для них человеку изгонять бесов именем Господа, хотя бесы повинуются этому человеку, что явно свидетельствует о его вере и высокой нравственности, так как в противном случае он не имел бы такой силы. Ученики негодуют на то, что он предвосхищает их права и власть, не будучи с ними. Им хотелось бы, чтобы честь распространения дела Христова принадлежала только им, а на какого-то неизвестного человека они смотрят как на конкурента. Но в Божьем деле нет конкуренции, потому что поля для деятельности хватит на всех во все времена. Иногда христиане останавливают в служении более ревностных христиан только потому, что они не дают им спокойно жить своим ревностным служением. Как часто в поместной церкви как основной ячейке Церкви Христовой возникают споры, разногласия, распри не из-за того, чтобы улучшить Божье служение, а из-за того, чтобы жить так, как легче, как желает плоть, а не как подсказывает Дух Божий. Но сила всякой поместной церкви заключается в единстве. Апостол Павел спешит прекратить разрушающее церковь разномыслие и призывает христиан коринфской церкви к единству: «**Умоляю вас, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, чтобы все вы говорили одно, и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном духе и в одних мыслях**» (1Кор.1:10-13). Если все ищут Божьего, тогда не возникает проблем, но если каждый ищет своего, то непременно будут проблемы взаимоотношений. Во всех разделениях всегда стоит один грех: отсутствие любви и терпимости друг к другу. Как часто из-за отсутствия любви и ответственности за Божье дело, свои желания выдвигаются на первое место, а тех, кто думает не так, как все, и ревнует больше всех, объявляют «чужим» и запрещают ему проявлять всякую инициативу, не дают делать Божье дело только потому, что он делает его иначе, чем все. И при этом поместная церковь как семья детей Божьих живет в напряжении, живет «группками по интересам», люди начинают дружить не на основании христианских братских чувств, а дружить против кого-то, проявляя сектантство и прикрываясь Богом. Люди привыкли делить людей на своих и врагов. Но во имя Бога нельзя ненавидеть друг друга.

Победить такие ситуации можно только с помощью любви и смирения. В этой встрече любви Божьей и человеческих интересов Господь учит Своих последователей искать Божье, искать то, что созидает, и исходить из того, служит ли это славе Божьей или же славе человеческой? Если человек служит избавлению душ от зла и служит в истине, он не может быть против Господа и не может быть Его врагом, несмотря на то, что не присоединился к какой-то определенной группе. В такой ситуации Иисус Христос дает важный принцип: «**Иисус сказал: не запрещайте ему, ибо никто, сотворивший чудо именем Моим, не может вскоре злословить Меня.** **Ибо кто не против вас, тот за вас**».

Ученики проявили здесь дух сектантства. Они считали, что никто другой не может творить Божьи дела, потому что не ходит с ними. Они очертили свой круг, в который этот человек, по их представлению, не вписывался. Здесь решающую роль играл эгоизм, а не ревность по делу Божьему. В церквях, к сожалению, встречаются такие группки людей, которые создали свой определенный и удобный им мирок. Им в этом мирке хорошо, они никого туда не хотят впускать, прикрываясь интересами эффективного служения и открытости друг для друга. Такая ситуация приводит часто к распрям, разногласиям, разделению, потому что сложившаяся группа людей, игнорирующая интересы других братьев и сестер, будет навязывать свои, удобные для них эталоны, всей церкви. Всегда нужно ставить вопрос себе: «Что это? Это — вопрос истины или гордость и личные амбиции?» Если вопрос истины, то стой до конца, сражайся до крови против греха, защищай церковь от зла и лжеучений. А если вопрос амбиций, то смири гордыню, или же тебя смирит Господь. Нам важно научиться во всех случаях жизни не подстраивать людей под себя, а себя подстраивать под Бога. При этом смирение важнее острого и справедливого спора, а упование на Бога важнее, чем действие силой по плоти. Бог учит нас смотреть на каждого человека как величайшую драгоценность, учит представлять каждому возможность для служения Господу, ценить человека и не оскорблять его недоверием. Слово Божье дает величайший принцип: «**Ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя**» (Флп.2:3). Немецкий мыслитель И.Ф. Гете (1749-1832) писал: «*Обращаясь с ближними так, как они того заслуживают, мы делаем их только хуже. Обращаясь же с ними так, будто они лучше того, что они представляют в действительности, мы заставляем их становиться лучше*».

 В этом враждебном к христианству мире нам должно быть уже дорого то, что есть люди, которые не идут против Христа, пытаются идти за Христом. Но они еще на первой ступени поиска и приближения ко Христу не имеют сил пойти решительно. Нам нельзя думать, что те, кто не следует за Христом вместе с нами, не следует за Ним вообще, и что те, кто не делает так, как мы, ничего хорошего не делают. Только Господь знает Своих. Люди должны следовать за Христом, а не за людьми. Истинная любовь к людям в служении будет избегать ненужных состязаний. Слово Божье научает: «**От глупых и невежественных состязаний уклоняйся, зная, что они рождают ссоры; рабу же Господа не должно ссориться, но быть приветливым ко всем, учительным, незлобивым, с кротостью наставлять противников, не даст ли им Бог покаяния к познанию истины, чтобы они освободились от сети диавола, который уловил их в свою волю**» (2Тим.2:23-26).

Христианин не должен быть заражен страстью к состязанию, к ссорам, к тому, чтобы любым путем, даже путем разрушений, доказать свою правоту. Такие споры только разделяют. Здесь важно иметь силу, смирение и мудрость, чтобы удаляться от разрушающих действий. *Однажды двое верующих подъезжали на автомобиле к светофору. Там горел зеленый свет. Но вдруг водитель резко остановился, потому что на красный свет мчался другой автомобиль. Сидящий рядом друг сказал: «Почему ты остановился, ты ведь прав, тебе же горит зеленый свет». На это мудрый водитель ответил: «Что толку, что на твоей и моей могиле напишут: “Они были правы, но погибли из-за желания доказать свою правоту любой ценой”»*.

«**Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью, стараясь сохранять единство духа в союзе мира**», — призывает Апостол Павел (Еф.4:1-3).

«*Кто бежит от своих, тому долго придется бежать*», — писал древнегреческий комедиограф Тит Макций Плавт (3 век до Р.Х.-184 до Р.Х.). Есть другая опасность и крайность: принимать для духовного сотрудничества всех без разбора. Эта «всеядность» часто проявляется в том, что люди бегают из церкви в церковь, совершенно не изменяя себя, а ища тех условий, которые бы их устраивали, ища тех учителей, которые бы льстили слуху. При этом нет любви к своей церкви, к своей семье, к своим братьям и сестрам, но есть большая абстрактная любовь ко всем, кроме своих. В таком случае можно перефразировать мысль, содержащуюся в 1Ин.4:20: «Кто говорит, что любит братьев всех церквей, а своих не любит, тот лжец, ибо не любящий братьев своих, которых постоянно видит и с которыми живет и трудится, как может любить тех, которых не видит?» В идеале, у нас должно быть такое же переживание за каждого брата и сестру, какое имеют за родных в любящей семье. В идеале, мы должны горячо защищать и отстаивать своих братьев и сестер, когда их атакуют противники, и считать всякое нападение на брата как нападение на меня. Обидевший моего брата обидел и меня. Надо любить свою поместную церковь, своих братьев и сестер, чтобы нам можно было сказать: «Я люблю Бога». Кроме терпимости в служении Господь дает также принцип бескомпромиссности по отношению ко Христу. В определенных обстоятельствах, когда фарисеи обвинили Христа в том, что «**Он изгоняет бесов не иначе, как силою веельзевула, князя бесовского**» (Мф.12:24), т.е. когда было явное отвержение Иисуса Христа и упорное Его непринятие, Господь сказал: «**Кто не со Мною, тот против Меня; и кто не собирает со Мною, тот расточает**» (Мф.12:30). Здесь любовь встречается с лицемерием, с хитростью, с ложной святостью и самоправедностью фарисеев. Здесь не было созидания, а была только видимость борьбы за Божье дело, хотя Сам Бог и Его любовь при этом отвергались, а следовательно отвергалось и спасение. Позиция фарисеев показала, что они не с Господом, а значит против Него, расточают данную им благодать и не будут плодом той жатвы, ради которой пришел на землю Христос. Необходимо собирать людей вокруг Иисуса и истины подобно тому, как собирают урожай зерна. В таких вопросах веры нет нейтралитета. Мы не должны хромать на оба колена. В отличие от методов служения Христу, где допускается многообразие подходов, в духовно-нравственной области не бывает двух истин: человек или прав или неправ, или стоит на позициях Христа или является противником Ему. В великой борьбе между истиной и ложью, между Богом и дьяволом не допускается никакого нейтралитета. Не следует давать никакого послабления безразличию и «теплости» в Божьем деле. Христианский служитель 18-го века Мэтью Генри отмечал: «*Тот, кто не всем сердцем с Христом, в действительности идет против Него, и тот, кто холоден к делу Его, есть враг Его…; должно всецело, со всей верностью и непоколебимостью быть на стороне Христа, что значит быть на правой стороне и, в конечном счете, на стороне воскресения*».

В незначительных вопросах, которые не регламентированы в Слове Божьем и на которые среди христиан могут возникать разномыслия, нужно искать мира, потому что кто не против нас, тот за нас. Но в вопросах доктрин, учения, поклонения Богу, спасения, верности и в других важных вопросах не может быть компромиссов. И здесь для достижения единства нужны смирение и любовь, нужно смирять себя под Слово Божье, а не искать выгодных условий. Нужно брать пример с истинного христианства, а не с плотского и формального, нужно иметь жажду духовного совершенства и не стоять на месте.

Русский писатель М.М. Пришвин (1878-1954) отмечал: «*Плохие люди — это кто хуже нас; хорошие — это как мы сами; а кто лучше нас — мы не видим, и это очень трудно увидеть: для этого надо преклониться перед высшим, но поди-ка, преклонись!*» Вот здесь-то и начинаются проблемы, которые упираются в смирение и любовь к ближнему, к жажде духовного совершенства, к отсутствию зависти и к доброму подражанию в лучшем, о чем Апостол Павел писал коринфянам: «**Посему умоляю вас: подражайте мне, как я Христу**» (1Кор.4:16), и филиппийцам: «**Подражайте, братия, мне и смотрите на тех, которые поступают по образу, какой имеете в нас**» (Флп.3:17).

 Будем стремиться достигать единства в духе и истине, не создавая проблем в мелочах. Один из христианских авторов приводит замечательный пример по этому поводу. *Однажды двое верующих из разных церквей летели в самолете и разговорились о своих церквях:*

*—Вы верите в Троицу?*

*—Да.*

*— Верите в спасение по вере в Иисуса Христа?*

*—Да.*

*—Придерживаетесь строгого поклонения и музыкального служения?*

*—Да.*

*— Не признаете разводов и повторных браков?*

*—Да.*

*—Признаете безошибочность и непогрешимость Библии?*

*—Да.*

*Признаете, что для спасения нужно рождение свыше?*

*—Да.*

*—У вас в церкви придерживаются одежды как прилично святым?*

*—Да*

*—Вот как здорово! А какая у вас кафедра: прозрачная или закрытая?*

*—Прозрачная.*

—*О, еретик! Не о чем мне с тобой разговаривать!*

Единство — это не единообразие. Когда в церкви единство становится единообразием, тогда процветает неофарисейство и законничество. А дух законничества и буква закона убивают любовь, без которой немыслима церковь. Христианское единство никогда не бывает застойным, серым, обыденным, оно всегда в действии, в созидании, в многообразии проявлений творчества и Божьей красоты в жизни. Единство не предполагает отсутствие разных мнений, оно не скрывает острых вопросов, оно обнажает проблемы и в любви решает их. Единство не является замкнутым сектантством, в котором всякая критика воспринимается как покушение на Божье дело, как умаление результатов какого-то труда. Однажды А.У. Тоузер сказал: «*Никогда не бойтесь честной критики. Если критики ошибаются, вы можете им помочь; а если ошибаетесь вы, они могут помочь вам. В любом случае будет польза*». Единство всегда дает простор творчеству, здоровой инициативе. При единстве в церкви каждый может полностью реализовать себя, никто не подавляет добрую инициативу, никто не имеет духовной лени, и все желают трудиться так, чтобы давать другим трудиться и дышать полноценной христианской жизнью еще глубже. Истинное единство дает отпор всякому лицемерию и самоправедности. Не многие из нас могут вынести счастье ближнего, но при этом многие делают вид, что выносят их горе. Нам важно научиться любить людей без лицеприятия, потому что у Бога нет лицеприятия. Нам важно жить и поступать так, чтобы каждый мог бы с твердой верой сказать:

 *Мне с друзьями в судьбе повезло,*

 *И познать предоставилось много:*

 *Нет чужих среди любящих Бога,*

*Нет своих среди сеющих зло*.

 Даже самое незначительное дело, совершенное с добрыми намерениями и во имя Христа ценно пред Богом и будет вознаграждено в вечности. Даже чаша воды, которой напоят жаждущего последователя Господа, будет оценена, потому что он является дитем Царя царей, потому что он принадлежит Христу: «**И кто напоит вас чашею воды во имя Мое, потому что вы Христовы, истинно говорю вам, не потеряет награды своей**». Поэтому всякое дело необходимо выполнять с любовью и как для Господа. «**И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу. А кто неправо поступит, тот получит по своей неправде, у Него нет лицеприятия**», — сказано в Кол.3:23-25. Божья оценка значимости наших дел определяется не только их количеством, но и состоянием нашего сердца, нашими целями и устремлениями, нашей бескорыстностью. У Господа нет ничего незамеченного. Кто-то может сделать много, кто-то имеет меньшие возможности. Но награда будет определяться более всего усердием, чистотой сердца и любовью при исполнении служения. Нам надо помнить, что когда мы служим другим, Господь служит нам, созидает наши характеры и эффективно использует время, и поэтому все боли при этом не напрасны. Но если мы служим Богу, то мы не должны подстраивать людей под себя; мы должны приводить их к исполнению Божьей воли, а не своей; должны поступать по Божьим ценностям, а не по человеческим. Каждое, даже незначительное дело, поручение, служение важно исполнить как для Господа и воспринимать его как представленную тебе Богом возможность прославить Его имя, воспринимать как особое событие в жизни. Если бы мы поднесли чашу воды для сына царя или президента в тот момент, в который он имел жажду, разве не был бы благодарен царь? Тем более благодарен наш небесный Царь, когда мы служим друг другу и удовлетворяем нужды детей Царя царей.

Сделайте каждое дело важным, потому что вы не можете точно знать, будет ли у вас возможность доказать свою любовь в более ответственном деле; сделайте каждого человека дорогим и любите его Божьей любовью, потому что вы не знаете, через кого Бог испытывает вас особым образом; сделайте свои оценки людей лучше завышенными, чем заниженными, потому что лучше пусть вас подведут люди, чем вы подведете людей и унизите своей оценкой; сделайте оценку себя лучше более заниженную, чем завышенную, потому что лучше пострадать и быть униженным за Христа, чем вознестись в гордыне и быть низким в глазах Бога; сделайте каждого человека, ищущего Бога, ближним, потому что Бог может не послать вам другого; сделайте своей доброжелательностью, долготерпением и снисходительностью мост понимания от вашего сердца к сердцу ближнего, который не похож на вас, потому что без такого моста понимания и любви, вы, будучи своими, будете разделены как чужие; сделайте каждого, даже врага, своей любовью своим, потому что, даже если ваша любовь не будет принята человеком, она будет принята Богом. Рядом всегда есть люди, которые нуждаются в нашей помощи, есть христиане, которым сложно, которые ждут протянутой руки, которые хотят вдохнуть глоток любви и понимания от братьев и сестер. Русский поэт Константин Бальмонт писал (1867-1942): «*Вот в эту самую минуту, когда мы здесь дышим, есть люди, которые задыхаются*». Мы должны поступать так, чтобы раскрыть лучшие возможности других людей в служении Богу, а это возможно только любовью. Любовь к людям нельзя ничем измерить, она сама является эталоном верных отношений:

*Мы все сверяем в жизни избранною меркой,*

*Оценку жизни эталон собой несет.*

*Любовь — священна, перед ней оценки меркнут,*

*Она сама собой оценивает все*.

Самое лучшее и радостное, что мы можем сделать — это служить Богу. А самое эффективное служение Богу тогда, когда дети Божьи трудятся вместе в одном духе, смиряясь в любви под волю Божью, не мешая, а помогая друг другу и руководствуясь Его ценностями.

 *Когда не любишь, не умеешь*

 *Открыть весь свет добра и сил.*

 *Лишь то, что любишь, ты имеешь,*

*И то твое, что полюбил*.

Нужно любить своих, любить слабых, споткнувшихся, любить тех, кто рядом и кто вдали, любить всех, кто искренне любит Христа. «**Потому что вы Христовы**», — вот тот стержень, который должен объединить нас всех для служения в церкви. А помочь в этом призваны служители Божьи, которые на это поставлены, которые сами должны иметь любовь и учить любить других. Нам важно научиться видеть сердца людей, научиться вмещать и покрывать любовью всех детей Божьих, а особенно тех, которые не такие, как мы, но любят Христа не меньше нас. Такие люди должны стать для нас соработниками, а не конкурентами. В этом — ответственность служителей перед Богом. Если мы служим другим с любовью, мы никогда не устанем, потому что Бог для этого даст сил с избытком.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***При отсутствии любви в сердце и стремлении в гордости навязать свою, а не Божью волю происходит неугодное Богу деление на своих и чужих***. Все христиане, а особенно служители Божьи, должны приобретать не противников, а соработников для служения Господу в любви и истине. Для этого необходимо:

1. Смирять себя под Божью волю, а не людей под себя, проявляя любовь к тем, кто не похож в служении на нас по внешним признакам, но искренне любит Бога, и считая каждого истинного христианина соработником в деле Господнем.

2. Никогда не проявлять соперничества друг с другом, но расценивать любой успех брата как свой и искренне радоваться тому, что в деле Божьем есть еще один плод.

3. Иметь в духовных и нравственных вопросах ясную Божью позицию, а не компромиссы, а в несущественных вопросах и методах служения Богу допускать многообразие.

4. Рассматривать и исполнять каждое дело, каждое поручение, каждое служение для Господа как самое важное в жизни. С любовью привлекать на помощь в христианском труде других братьев и создавать для них условия для раскрытия их лучших возможностей с целью прославления Господа.

Итак, ***не подстраивай людей под себя, а себя смиряй под Бога, чтобы не делить людей на своих и чужих и помочь им приблизиться к Господу»***. Аминь!

 **Лк.9:57-62 Встреча Любви с заботами века сего**

Лк.9:57-62: «**Случилось, что когда они были в пути, некто сказал Ему: Господи! я пойду за Тобою, куда бы Ты ни пошел. Иисус сказал ему: лисицы имеют норы, и птицы небесные — гнезда; а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову. А другому сказал: следуй за Мною. Тот сказал: Господи! позволь мне прежде пойти и похоронить отца моего. Но Иисус сказал ему: предоставь мертвым погребать своих мертвецов, а ты иди, благовествуй Царствие Божие. Еще другой сказал: я пойду за Тобою, Господи! но прежде позволь мне проститься с домашними моими. Но Иисус сказал ему: никто, возложивший руку свою на плуг и озирающийся назад, не благонадежен для Царствия Божия**».

 Как несчастны те люди, которые не знают, для чего они живут! «*Цель в жизни не в том, чтобы стяжать себе бессмертную славу… Она в том, чтобы превращать каждое мгновение в вечность*»,— отмечал французский писатель Андре Моруа (1885-1967). И если мы живем не для того, чтобы есть, а едим для того, чтобы жить, то наша жизнь должна быть наполнена смыслом. Никто не сможет в этой жизни найти смысла, если он не найдет Христа и не последует за Ним. Никакая философия не поможет человеку в познании Бога и смысла жизни, ибо, как пишет Апостол Павел, «**мир своею мудростью не познал Бога в премудрости Божией**» (Флп.1:21). Иисус Христос дает нам не только смысл жизни, но и саму жизнь, жизнь с избытком, вечную жизнь с Ним по вере каждого в Его смерть и воскресение. Каждый человек тысячи и тысячи раз встречается с любовью Господа. И каждый хоть однажды в жизни встретится с явным приглашением Господа придти к Нему и следовать за Ним. Как важно не пройти мимо любви Божьей, не пропустить эту встречу в судьбе, безоговорочно сделать свой выбор и пойти за Христом! И если маленькие препятствия мешают нам следовать к великой цели, то это говорит о мелочности нашей души и низких жизненных ценностях. «*Мы на многое не отваживаемся не потому, что оно трудно; оно трудно именно потому, что мы на него не отваживаемся*», — говорил римский писатель Сенека (4 до Р.Х.-65 по Р.Х.). Люди боятся сделать хоть раз в жизни решительный шаг к изменению бытия, боятся перемен и потому пребывают в рутинной и серой обыденности, пребывают в своем тихом житейском «болотце», даже и не подозревая, что рядом с ними течет иная жизнь, построенная на любви к Богу, на Его водительстве и силе, на Его совершенстве. Только познав Христа, Его любовь, красоту и совершенство, мы можем воскликнуть: «Наконец-то я нашел то, что искал всю жизнь, и лучше этого ничего быть не может!» Только встретившись со Христом, приняв Его любовь и последовав за Ним, мы можем сказать, как граф Цинцендорф: «*У меня есть только одно желание: Он, Он один*». Только познав Того, Кто есть сама жизнь и совершенство, мы можем поступить так, как поступил мудрый купец из притчи о драгоценной жемчужине, «**который, нашед одну драгоценную жемчужину, пошел и продал все, что имел, и купил ее**» (Мф.13:46). Только живя в атмосфере любви Христовой и глядя в еще более благословенное будущее, мы можем сказать, как сказал Апостол Павел: «**Ибо для меня жизнь — Христос, и смерть — приобретение**» (Флп.1:21). Что мешает людям принять совершенную Божью любовь и следовать за Христом, уйдя от бессмысленной обыденности? Рассматриваемая нами встреча Христа с разными людьми дает ответ на этот вопрос.

 В повествовании об этой встрече можно определить три основные препятствия, которые мешают следовать за Христом, и отметить пути их преодоления. Из ответов Христа мы видим то, что мешает человеку следовать за Господом и служить Ему:

1. *Привязанность к материальным удобствам, комфорту и к привычным земным условиям*.
2. *Отсрочка в немедленном следовании и отложение Божьего дела на «потом» из-за семьи и кажущихся неотложных дел*.
3. *Мнение ближних, обсуждение важного выбора с теми, кто еще не принял решения следовать за Христом, и оглядывание назад*.

Итак, Христос идет в Иерусалим. На пути Христа в Иерусалим многие ожидали, что Христос, наконец, явит Свою славу и даст народу то, что он ожидал. И разные люди проявляют готовность следовать за Иисусом, не осознавая иногда до конца своих планов и состояния своего сердца.

1. Первый человек имел порыв немедленно идти за Христом. Его не призывал Христос, он вызвался сам: «**Господи! я пойду за Тобою, куда бы Ты ни пошел**». Трудно, да и не возможно идти за Господом и служить Ему, если нет Божьего призвания и нет жертвенности, а есть только желание что-то иметь, притом иметь немедленно, здесь, на земле. Христос всегда видит сердце каждого и говорит ему самое существенное, затрагивая то, что составляет сущность человека: **«Иисус сказал ему: лисицы имеют норы, и птицы небесные — гнезда; а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову**». По существу, Господь сказал следующее: «Если ты желаешь следовать за Мною для того, чтобы иметь земные блага и успехи, достичь чего-то значительного в этом мире, реализовать с Моей помощью какие-то свои человеческие планы, то ты должен очень серьезно поразмыслить, прежде чем стать Моим учеником. Ты должен быть готов иметь минимум удобств, довольствоваться простым пропитанием и одеждой, жить не в дворце, а часто под открытым небом, должен быть готов переносить поношения от людей и презрение окружающих». Скорее всего, это предупреждение Христа послужило причиной того, что человек отошел от Иисуса, и мы больше нигде не встречаем упоминания о нем. Эмоциональный порыв испарился при первых упоминаниях о трудностях. Земные привязки прочно держали этого человека. Его порыв был только порывом, а встреча с любовью Христа прошла напрасно, потому что любовь Божью принимают сердцем, а не расчетом, принимают верой, а не эмоциями. Господь всегда говорит честно Своим последователям о трудностях, ничего не скрывает, Он не заботится о количестве следующих за Ним людей любой ценой. Пусть последователей будет меньше, но зато пусть все будут благонадежны, верны и преданы Христу и Божьему делу.

Мы видим здесь глубину смирения Господа из-за любви к людям. Тот, Кто создал все видимое и невидимое, Кто сотворил мириады звезд, землю, человека, Кто дал человеку разум, чтобы возводить дворцы, Тот, Кто дает всему во Вселенной дыхание и жизнь, не имеет крыши над головой, «**не имеет, где приклонить голову**». Бог не только принял образ человека, не только стал Причастником плоти и крови, но и снизошел до самых простейших условий существования, чтобы показать Свою любовь к людям, чтобы испытать на Себе все глубины человеческих нужд и страданий. Бог это сделал ради каждого. Господь оставил славу неба и все самые высокие царские почести ради тебя, чтобы ты смог оставить то, что для тебя временно и что у тебя все равно отнимется при уходе с этой земли, чтобы ты смог бросить все не для того, чтобы остаться с пустотою, но чтобы принять богатства совершенные и нетленные. У любви Христа есть свой голос, она говорит делами, смирением, страданием, смертью на кресте и воскресением. Это любовь действием, жертвенным действием ради нашего блага. Такая любовь может проникнуть в сердце только такого человека, который способен смотреть не только на себя, но и смотреть на Иисуса как страдающего ради него Спасителя. И такая любовь ожидает того, чтобы люди, принявшие решение следовать за Христом в Царствие Божье, ни на что не променяли его, не остановились ни при каких трудностях. Господь пришел не для того, чтобы строить дворцы на земле для Себя и Своих друзей, но Он имел цель воздвигнуть вечный дворец из живых камней, из людей, которых Он изменит, преобразит и присоединит к Своей Церкви. Ради того, чтобы быть живым камнем в Церкви Бога Живого, стоит переносить любые трудности. «**А Христос — как Сын в доме Его; дом же Его — мы, если только дерзновение и упование, которым хвалимся, твердо сохраним до конца**», — сказано в Евр.3:6.

Когда мы полны только собой и думаем о том, как сделать нашу жизнь комфортней, мы не сможем быть наполнены Богом; пока держимся за старое, мы не сможем получить новое. Христос дает нам не временное успокоение, не временные блага, не временное облегчение, Он дает все с избытком и навечно, но, чтобы взять все это новое, надо решительно оставить старое и не цепляться за него.

2. Второго человека призывает Сам Господь: «**А другому сказал: следуй за Мною. Тот сказал: Господи! позволь мне прежде пойти и похоронить отца моего**». Этот человек не против того, чтобы идти за Христом, но он просит отсрочки, он хочет уладить важные дела в семье, он хочет досмотреть своего отца. Как часто неотложные дела земные заслоняют нам небо, и мы так и не сможем принять призыв Христа. Этот человек желает делать хорошее, он желает исполнить свой долг и является правильным человеком. Но он не может пойти дальше правильного и избрать более правильное. Мудрость гласит: «*Хорошее — враг лучшего*». Неотложные дела будут всегда, а призыв Господа бывает не всегда. Человеку только кажется, что вот сделаю только это, а потом буду свободен. Дострою дом, уговорю своих родных, создам семью, выучу детей, уйду на пенсию, похороню отца, а потом… Никогда не наступает это «потом», если мы так думаем и так живем. Если что-то в нашей жизни важнее Бога, мы всегда будем на расстоянии от Него, тогда встреча с любовью Христа для нас будет холостым ходом. Сам Царь царей и Тот, Кто дает и поддерживает дыхание всякой жизни, призывает на служение к Себе, призывает стать дитем Божьим и сонаследником Царствия Божьего, а люди еще что-то думают, ставя человеческие нормы и постановления выше Божьих. «**Позволь мне прежде…**» — это уступка, которая не совместима с условиями следования за Господом. Богу никогда не надо ставить условия, следовать за Ним можно только на Его условиях. На первый взгляд может показаться, что это требование Христа очень жесткое: нельзя даже похоронить отца. Но здесь для понимания важно то, что по традициям Востока кто-то из сыновей должен оставаться в доме с отцом и досматривать его до смерти. Поэтому второй человек, по существу, сказал: «Под моим присмотром престарелый отец, который, возможно, долго не проживет. Он нуждается во мне. Поэтому я считаю своим долгом служить ему до его смерти, я должен достойно похоронить его, выполнив свой сыновний долг любви пред ним, а потом готов совершать Божье дело». Это великое заблуждение — думать, что наш долг перед родными освобождает нас от долга перед Христом. Рассуждать так означает, что не от Господа, а от нас зависит и время смерти; не от Господа, а от нас зависят условия перехода в мир иной, оказание почестей и все прочее. Человек может строить планы, но если не принимать во внимание, что мы все находимся в Божьих руках, то это будет означать, что мы не имеем твердого основания и подвержены случаю. Важно все делать в свое время, потому что «**всему свое время, и время всякой вещи под небом**» (Еккл.3:1). Когда призывает Господь, то Он точно знает, что для тебя время служить Ему именно сейчас. А как же с нашими домашними? Бог усмотрит все в лучшем виде для наших домашних, если мы служим Ему. Родственники слуг Царя царей не будут ущемлены, потому что все в руках Божьих и потому что Бог милостив и благ. Мы можем прилагать сколько угодно усилий, но если Бог не будет на нашей стороне, все это будет бесполезно и для нас, и для наших близких: «**Если Господь не созиждет дома, напрасно трудятся строящие его; если Господь не охранит города, напрасно бодрствует страж. Напрасно вы рано встаете, поздно просиживаете, едите хлеб печали, тогда как возлюбленному Своему Он дает сон**», — сказано в псалме Соломона (Пс.126:1,2).

Ответ Христа был однозначным: «**Но Иисус сказал ему: предоставь мертвым погребать своих мертвецов, а ты иди, благовествуй Царствие Божие**». Это не означает, что последователи Христа должны быть жестокосердными, что они не должны заботиться о своих домашних, не почитать свою семью и родителей. Нет, Слово Божье прямо говорит: «**Если же кто о своих и особенно о домашних не печется, тот отрекся от веры и хуже неверного**» (1Тим.5:8). Но это означает, что семейные обязанности не должны служить предлогом для уклонения от служения Богу. Бог позволит сделать то и другое, если мы отдадим приоритет во всем Ему. Если даже самый близкий родственник является препятствием на пути следования за Богом, то это не должно останавливать нас, потому что Господь силен спасти и тебя, и родственника, но надо только сделать решительный шаг к Господу, а при остановке и колебаниях погибнут все. Господь дает важные приоритеты для всех Своих последователей: «**Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:33) и «**никакой воин не связывает себя делами житейскими, чтобы угодить военачальнику. Если же кто и подвизается, не увенчивается, если незаконно будет подвизаться**» (2Тим.2:4,5).

Кто-то приглашает нас идти за собой, чтобы иметь от нас выгоду; кто-то приглашает нас с собой, потому что ему одному скучно и тоскливо; кто-то приглашает нас идти за собой, чтобы с нашей помощью добиться своих амбициозных политических или экономических целей. Но Господь приглашает нас следовать за Ним, чтобы дать нам ту полноту благ, в которых нуждаемся именно мы. Иисус Христос приглашает нас к Себе не ради Себя, а ради нашего счастья. Он — единственный во всей Вселенной, Кто не имеет и тени выгоды от нас, но Он — единственный, Кто может дать не подачку, а истинные блага людям. Поэтому за Ним стоит идти, не считая издержек.

3.Третий человек также желает идти за Христом, но он хочет обсудить этот шаг со своими близкими и просит немного времени: «**Я пойду за Тобою, Господи! но прежде позволь мне проститься с домашними моими**». Здесь опять звучит: «**Но прежде позволь мне**». На первый взгляд, довод весьма разумный. Надо привести в порядок домашние дела, дать необходимые указания, написать завещания, обсудить все со своими близкими и друзьями, обсудить еще раз и этот шаг, все обдумать и все уладить. Но здесь опять недооценка Бога как Вседержителя, маловерие и непринятие того, что, будучи вблизи с Даятелем благ, человек может и должен быть для своих ближних и большим утешением, и большим благословением, и большим ходатаем, и большим сосудом для благ, чем если бы он не пошел за Иисусом и остался с ними вместе, но без Христа. *Ситуация подобна той, когда твои родные голодают, тебя приглашает богатый царь к источнику хлеба, а ты отказываешься и говоришь, что будешь голодать с ними и не будешь иметь хлеба в избытке. Этот человек ведет себя так, как будто перед лицом многих забот ему стыдно быть счастливым и он даже не пытается сделать счастливыми других, заботясь об их смерти больше, чем о жизни*.

Из колебаний и просьб третьего человека видно, что он рассматривает служение Христу как тяжелую повинность, как безрадостное, рутинное и опасное дело. Он, как будто, собирается умирать, а не служить Тому, Кто только и дает жизнь; он, как будто, навсегда оставляет своих близких и не верит, что увидится с ними. Для него встреча со Христом является не встречей с Источником и щедрым Даятелем благ, но встречей с дополнительными трудностями, переменами, неизвестностью — со всем тем, что нарушает привычную жизнь. Заботы века сего, житейские нужды привязали его к себе больше, чем следует для человека, который желает служить Господу. И поэтому такой подход к Господу и Его любви приводит его к искушению вернуться назад, оставить мосты для отступления. Этот человек добровольно подвергает себя искушению отступить от своего решения следовать за Христом или под действием уговоров ближних, которые не приняли такого решения, или же из-за якобы благородного желания не оставлять своих друзей, или по каким-то другим мотивам. Он оглядывается назад, как оглядывалась жена Лота, выходя из Содома, и превратилась в соляной столб. Если принято решение в сердце и в духе, то не нужно «**советоваться с плотью и кровью**» (Гал.1:15,16). Что мешает тебе служить и проститься с домашними? Что мешает тебе уладить с Божьей помощью все дела, служа Ему? Только одно — ты оставляешь себе место для отступления; ты не сжигаешь мосты для возврата к прежней жизни. Ты оставляешь для себя возможность дать своим домашним уговорить тебя с целью изменить свое решение, оставить Христа и жить по их правилам, понятиям и ценностям, т.е. жить так, как жил раньше, несмотря на то, что ты уже знаешь истину о Христе. Господь открывает несравненно большие возможности: не только спасти своих близких через благовестие, но и спасти многих других людей, отдавая им любовь Божью. Богослов Эразм Роттердамский (1496-1536) справедливо отмечал: «*Любовь — это все, что у нас есть, единственный способ, которым мы можем помочь человеку*». Господь делает справедливый укор сомневающемуся: «**Но Иисус сказал ему: никто, возложивший руку свою на плуг и озирающийся назад, не благонадежен для Царствия Божия**». Ни один пахарь не сможет пропахать прямую борозду, оглядываясь назад. Если ты оглядываешься назад, оглядываешься на прошлую мирскую жизнь, стремишься остаться таким же, как был, но как бы идешь за Христом, то ты неблагонадежен для Царствия Божия, ты в любой момент сможешь повернуть назад, ты в любой момент что-то не допашешь и не досеешь. Положив руку на плуг, надо смотреть в будущее, помышлять о будущем урожае и плодах, а не мечтать о скорейшем окончании работы. Божье дело не имеет конца и отдыха на земле, в Божьем служении нет пенсионеров. При следовании за Христом важно смотреть в будущее, а не в настоящее, видеть сокровища будущих благ для всех, а не трудности сегодняшнего дня, помышлять о горнем, а не о земном. Иисус не сказал третьему человеку: «Ты не подходишь для Царствия, а потому возвращайся назад». Он не сказал также ему: «Следуй за Мной!». Он дал возможность ему самостоятельно принять осознанное решение с учетом того, что служение отчасти, служение наполовину и следование с оглядкой назад не принимается Господом.

 Встреча со Христом должна стать для нас величайшим событием, а не просто вызвать теоретический интерес, потому что Христос уникален, и Он желает показать и открыть уникальность каждого человека, его ценность, его возможности и явить каждому человеку Свою преобразующую силу, которая превращает нас из «гадких утят в прекрасных лебедей». Во Христе мы имеем все.

Христианин не должен довольствоваться чем-то меньшим, чем Небесное Царство Христа, и не должен притязать на что-то большее на земле, чем имел Сын Божий Христос, когда «**уничижил Себя Самого, приняв образ раба**» (Флп.2:7). Если мы не будем преуменьшать Иисуса и не будем преувеличивать себя, то тогда мы будем в состоянии пойти за Господом, отделив совершенство Христа от этого грешного мира. Наш Господь Иисус Христос решительно отделяет этот мир и Царство на небесах, служение этому миру и служение Богу, выгоды этого мира и благословение на небесах. Надо выбрать что-то одно: или людская слава на земле или Божье благословение в вечности. Христос и небо стоят того, чтобы отказаться от всего земного. Сам Творец дороже всего творения. На небесах ангелы поклоняются не миллионерам, не временным владельцам земных богатств, не красоте утренней зари и мерцанию звезд, а красоте Божьей, величию Божью, Его совершенству, с которым ничто не может сравниться. Иисус по Своему совершенству дальше всех от нас, а по Своей любви ближе всех к нам; по Своей силе величественнее и недоступнее всех, а по Своим заботам и проникновению в нужды человека ближе всех к нам. Как жаль, что во времена земной жизни Христа люди видели чудеса, видели, как насыщались хлебами тысячи, как исцелялись безнадежно больные, но не увидели Личность Иисуса, не увидели любви и красоты Того, Кто все это совершал. И поэтому многие прошли мимо любви Христа и претерпели самую великую потерю во Вселенной. Каждому из нас важно не пропустить сердцем Христа, когда Он рядом, не пройти мимо Его любви, не остаться равнодушными ко всему тому, что Он сделал для каждого из нас. А для этого надо увидеть Самого Христа и Его любовь к нам, а не только те блага, которые Он может дать и дает. Величайшая любовь во Вселенной умирает за нас, величайшая сила во Вселенной ходатайствует сегодня за нас, величайшая радость во Вселенной придет за нами, чтобы подарить Царство Божье. Это все восхищает. Но более всего восхищает то, что мы — Его дети, что Он будет вместе с нами вечно, что в Небесном Иерусалиме «**отрет Бог всякую слезу… и смерти не будет уже, ни плача, ни вопля, ни болезней**» (Отк.21:4), что «**и ночи не будет там, и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог освещает их**» (Отк.22:5), что «**Он будет обитать с Ними, они будут Его народом**» (Отк.21:3). Бог служил и служит людям на земле, Он даст людям блага в вечности. Ради такого Господа можно оставить все. Наш Господь так благ, что любую земную потерю Он направляет во благо для любящих Его. Он дает непременное условие следования за Ним: «**Тогда Иисус сказал ученикам Своим: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною**» (Мф.16:24). Отвергни свои гордые амбиции, отвергни тщеславие, отвергни стремление жить только для себя и из всего извлекать выгоду для себя, отвергни самонадеянность, отвергни желание делать только то, что нравится. Разве Христос не дороже, чем все это?! Разве не можем мы любить Его больше всего?! Прими все тяжести на пути в Царство Божье, возьми иго Его на себя, будь готов отдать все и даже жизнь — возьми крест свой. И тогда можно следовать за Христом с добрыми плодами. И в этом оставлении и отвержении прежнего и ветхого себя Господь дает блага: Он дает нам силы оставить все то, что не имеет вечных ценностей (и, следовательно, не имеет истинных земных ценностей), и принять то, что нам во благо. Те потери, которые несет христианин, посвящая себя Богу, они с Божьей помощью приведут к обретению настоящей и полноценной жизни не только в вечности, но и в жизни земной. Очень странно это выглядит, но несовершенный человек сопротивляется совершенным Божьим благам. Бог дает нам все даром и говорит: «Примите!», а люди сопротивляются этому так, как будто им предлагают яд или зло и отвечают: «Мы привыкли жить иначе, нам хорошо в нашем омуте». Они принимают привычность к пустякам за блага и совершенство. «*Чувствительность человека к пустякам и бесчувственность к существенному — какая страшная извращенность!*» — писал французский ученый и мыслитель Блез Паскаль (1623-1662). Надо решительно выйти за рамки привычного, чтобы увидеть великое и совершенное.

 Господь призывает нас следовать за Собой, чтобы сделать нас на небе совершенными, а на земле дать нам возможность *быть соработниками Бога*, созидающего царство внутри людских сердец. Иисус открывает возможность каждому человеку творить вместе с Ним вечное. Каждый человек уникален во Вселенной, другого такого нет. Бог не повторяется, не копирует, Он постоянно творит все новое. У Него нет даже двух одинаковых цветков на земле. У Пушкина есть только один роман «Евгений Онегин», у Леонардо да Винчи есть только одна «Джоконда», у Толстого есть один роман «Война и мир», у Бетховена есть одна «Лунная соната», у Шекспира есть один «Гамлет». И каждого человека Бог сотворил как уникальный шедевр, дав каждому возможность быть особым украшением Вселенной, а верующим Он дал еще и Свою природу, дал дар Духа Святого и чудесную возможность служить даже не президенту, даже не царю, а Самому Богу. Как важно оценить эту честь и найти свое место в церкви, найти свое призвание, взять какое-то дело по своим способностям и по своей силе, но дело не ради дела, а ради служения вечным ценностям! Каждый христианин может делать что-то лучше, чем это могут делать остальные. Но даже не в этом дело. Каждый может вложить в свой труд частицу любви, которая вечна, он может навека украсить своей любовью эту Вселенную, сделать ее чуть лучше вложением своей любви. Найдите свои дары и служите ими Богу. Не завидуйте певцам и композиторам, вы можете творить музыку любви своими делами; не завидуйте поэтам и писателям, вы можете вписывать свою поэзию в историю церкви, искренне служа Богу; не завидуйте великим проповедникам, вы можете проповедовать в простоте и чистоте слова и жизни, потому что приводит к Богу человека не человек, а Бог Духом Святым, а каждый может быть угодным сосудом в Его руках для этих целей. Ты не можешь писать книги, но ты можешь утешить кого-то, заступиться за слабого, отстоять истину, просто помочь кому-то, и все это не менее ценно в глазах Бога, если делается с любовью. Епафродит, брат во Христе и сподвижник Апостола Павла (Флп.2:25-30), не блистал особыми дарованиями проповедника, но он жертвенно служил Господу и был в нужное время в нужном месте, чтобы помочь Апостолу Павлу и передать ему средства и помощь в нужде. И его жизнь сияет красотой любви. Все, что мы делаем с любовью и во славу Божью, непременно приводит нас ко встрече с любовью Христа и еще больше пополняется от нее. Все, сделанное с любовью для славы Божьей, станет целительным бальзамом и средством от обыденности и серости жизни. Христианин должен жить с избытком: с избытком любви, с избытком жажды духовного совершенства, с избытком приложения своих способностей, с избытком творчества, с избытком радости, с избытком веры и надежды. Каждому даны особые дарования в той или иной области. *Служитель Божий Ч. Свиндолл приводит хороший пример по этому поводу: Чарли Стейнметц спроектировал первый электрический генератор для выработки электроэнергии для первых конвейеров на заводе Генри Форда. Он долго обслуживал генератор. Однажды, после ухода этого инженера на пенсию, генератор стал, остановился весь конвейер, а все инженеры ничего не смогли сделать. Форд обратился к своему другу Чарли. Тот приехал, посмотрел, поковырялся в моторах, покрутил провода, понажимал кнопки, подкрутил регулятор, генератор снова заработал, и завод пришел в движение. Через некоторое время Стейнметц выслал Форду счет на сумму 10000 долларов. Форд решил, что это слишком большая сумма за работу, которая длилась несколько минут. Он написал: «Чарли, 10000 долларов — это слишком большая сумма за ковыряние в моторах несколько минут». Стейнметц выписал новый счет и послал Форду с припиской: «Генри, за ковыряние в моторах — 10 долларов, а за знание того, где нужно ковырять — 9990 долларов*». Каждый христианин должен знать, где он может «нажать нужную кнопку» Божьего дела так, чтобы была максимальная польза всем, и тогда его усилия будут особенно драгоценны.

Ты обязательно умеешь делать то, что не умеет так хорошо делать другой. И если все хорошее соединить в церкви, то получится прекрасная семья детей Божьих, живущих служением другим людям с радостью и полным удовлетворением. При этом необходимо помнить, что в церкви Божьей не бывает второстепенных ролей, потому что каждый нужен в Теле Христовом. Никто не может считаться слишком малым, никто не может считаться не способным к великим делам для Господа. И Бог желает одного от Своих детей: чтобы каждый был самим собой и чтобы каждый исполнил свое назначение. Любое наше действие с любовью будет благовестием для всех окружающих нас людей. Мы призваны служить Христу, потому что Он постоянно служит нам, и Он сделал для нас в миллиарды раз больше, чем сможем сделать мы даже при самом большом желании. Иисус не гнушался никаким делом, когда речь шла о живом человеке, о помощи всякой душе. Он, Царь царей, умывает ноги ученикам (Ин.13:2-16); Он, лучший из всех Проповедников и Учителей мира, дает возможность прервать Свое научение людей на горе Елеонской женщине, взятой в прелюбодеянии (Ин.8:1-11), а женщине, страдающей от болезни, прервать Его проповедь в синагоге. Он, будучи Всесильным Творцом и Вседержителем, не применяет силу к Своим обидчикам на кресте Голгофы, но избирает любовь и прощение. Он, будучи Творцом всего видимого и невидимого и Обладателем всех богатств Вселенной, не имел для Себя даже жилья, но сделал все, чтобы мы имели жительство на небесах. Христос постоянно служил людям на земле, благовествовал о Царствии Божьем и о спасении по благодати. И самым важным принципом Его служение были блага для других, а той «кнопкой», которая приводила механизм служения в действие у Христа, была действенная любовь, забота о ближних, ради блага которых Он расточал всего Себя. Каждый из нас должен понять замысел Творца в отношении к себе. Мы не должны прятать в себе все то, чем наделил нас Бог, а служить в том месте, в котором находимся; тем людям, которые рядом с нами; теми дарованиями, которые даны для того, чтобы вложить их в вечность. Других возможностей мы никогда иметь не будем, мы должны пользоваться сейчас теми возможностями, которые имеем, чтобы вложить свою лепту любви в великую сокровищницу вечности, уйдя от серой обыденности и наполнив свою жизнь небесным богатством и смыслом.

Итак, отметим в **заключение**:

***Наша благонадежность для Царства Божьего определяется постоянным взиранием на будущее во Христе, а не оглядыванием на прошлое и не созерцанием настоящего без Бога***. Для решительного и плодоносного следования за Христом необходимо:

1. Без всяких оговорок *избрать Самого Христа как самую драгоценную Жемчужину Вселенной*, чтобы иметь в Нем все и чтобы с Его помощью избавиться от серости и бессмысленности жизни, заслоняющей красоту и богатство жизни с Богом на земле и в вечности.При этом необходимо *разорвать рабскую привязанность к материальным удобствам, комфорту и к привычным земным условиям*, чтобы получить свободу приобретения небесных богатств.

2. Поставить Божий призыв и Божьи ценности на первое место, никогда не говорить Богу «позволь мне прежде», *никогда не откладывать Божье дело на «потом» из-за семейных или других неотложных дел, но сразу следовать за Господом и служить Ему*.

3. *Смотреть только вперед, никогда не оглядываться назад, сжечь в своем сердце мосты возврата к греховному миру*, поставить Божье Слово выше мнения самых близких людей и не обсуждать свой выбор с теми, кто еще не следует за Христом.

4. Найти свое место в жизни и в церкви, *определить свою самую эффективную способность для служения и с любовью и вдохновением служить Богу и людям*.

 Итак, ***решительно освободи свое сердце от земных привязанностей и комфорта жертвенным служением Господу, чтобы во Христе получить полноту Божественных благ***. Аминь!

 **Лк.18:18-30 Встреча Любви и богатства**

 Лк.18:18-30: «**И спросил Его некто из начальствующих: Учитель благий! что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную?** **Иисус сказал ему: что ты называешь Меня благим? никто не благ, как только один Бог;** **знаешь заповеди: не прелюбодействуй, не убивай, не кради, не лжесвидетельствуй, почитай отца твоего и матерь твою.****Он** **же сказал: все это сохранил я от юности моей.** **Услышав это, Иисус сказал ему: еще одного недостает тебе: все, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах, и приходи, следуй за Мною.** **Он же, услышав сие, опечалился, потому что был очень богат.** **Иисус, видя, что он опечалился, сказал: как трудно имеющим богатство войти в Царствие Божие!****ибо удобнее верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богатому войти в Царствие Божие.** **Слышавшие сие сказали: кто же может спастись?** **Но Он сказал: невозможное человекам возможно Богу.** **Петр же сказал: вот, мы оставили все и последовали за Тобою**. **Он сказал им: истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или родителей, или братьев, или сестер, или жену, или детей для Царствия Божия,** **и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущий жизни вечной**».

 Встреча любви Божьей и земного богатства. Такая встреча всегда предполагает бескомпромиссный выбор, потому что стремление к богатству, к земным благам, к комфорту и стремление к Царству Божию несовместимы, потому что одно направлено к материальному, а другое — к духовному. «*Всякое слово ничтожно, когда оно не увенчано делом*», — говорил древнегреческий философ Платон (427-327 до Р.Х.). Наша декларация веры, наши самые добрые намерения без дел являются мертвыми. «**Ибо как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва**», — сказано в Послании Иакова (Иак.2:26). Под делом в вере подразумевается не простая суета или высокая занятость, но созидательный выбор в пользу Бога и действие по Его воле, чтобы принести добрый плод для вечности. Мало правильно относится к богатству, мало быть не жадным, но важно быть еще и щедрым и отдавать другим то, что ты имеешь в достатке. А это требует проявления постоянного выбора в Божью пользу, это требует от нас любви к Богу и к людям. Богатство земное или любовь Божья, материальные блага или блага небесные — такой выбор постоянно стоит перед каждым человеком. И этот выбор не является простым, потому что человеку более свойственно сравнивать себя с окружающими людьми, отдавать предпочтение себе и своим земным привязанностям и поступать соответствующим образом. Только принятие верой Господа и Его любви и наличие любви к Богу большей, чем ко всему другому вместе взятому, может дать победу над обольщением богатством.

 Рассматриваемая нами встреча весьма интересна и поучительна. Здесь богатый человек (в других Евангелиях — Мф.19:16-30; Мк.10:17-31 — сказано, что этот богатый и авторитетный человек был юношей, т.е. очень молодым) заботится о самом главном: что надо делать и как жить на земле, чтобы иметь жизнь вечную с Богом на небесах. Что может быть важнее этой темы? Иисус на искренний вопрос юноши отвечает любовью, поощряет его духовный поиск и все делает для того, чтобы начатки духовной жизни переросли в спасающую веру. Любовь Христова действует созидательно и старается приподнять юношу над грешной землей и ее ценностями. Христос, видя, что юноша не далек от духовной жизни, обращает его к Божьим заповедям и Божьему Слову: «**Знаешь заповеди: не прелюбодействуй, не убивай, не кради, не лжесвидетельствуй, почитай отца твоего и матерь твою**». Христос обращает внимание юноши на заповеди второй скрижали, определяющие отношение людей друг к другу. Эти истины юноша знал теоретически, но не знал их практических глубин. Он ожидал, что Иисус скажет еще нечто важное и новое, откроет ключ для входа в Царствие Божье какими-то дополнительными требованиями и похвалит его за все, сказав: «Ты обогатишь Царство Божье, так как ты уважаем среди людей». Он был уверен, что все заповеди Божьи он всегда исполнял и исполняет. «**Он** **же сказал: все это сохранил я от юности моей**». Юноша не имел видимых грехов, и поэтому он думал, что все заповеди он сохранил от юности. Так думал и он, и окружающие его люди, считавшие его Божьим благочестивым человеком. Юноша не знал Бога так, как должно знать, не знал глубин Его заповедей и духовных законов. Знание заповедей без их исполнения поверхностно. Намерения совершить добрые дела еще не являются добрыми делами, декларация духовности еще не является духовностью, а мысли о Царстве Божьем еще не являются подтверждением того, что стремление к нему находится в центре жизни человека. Юноша думал и был уверен, что он находится в гораздо лучшем состоянии перед Богом, чем он был на самом деле. Он был как бы особенно набожным, но только «как бы». Он хвастается, что с детства начал вести добродетельную жизнь, что не нарушал ни одной заповеди. Он не понимает, что его духовное состояние определяется не тем, что он думает о себе, а тем, как он относится к ближним. Богатый человек знал о Боге, но не знал Бога. Он знал Бога по-книжному, знал теоретически, а не из личных переживаний и страданий за дело Божье, не из личных борений и молитв с постами, не из борения по исправлению своих черт характера путем осознания того, что желает сделать с ним Бог и как Он помогает это делать. Таким образом, богатый человек не имел личных отношений с Господом, а знал о Нем по рассказам других, по чтению закона разумом, а не сердцем. Он не мог сказать так, как сказал Иов: «**Я слышал о тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя**» (Иов.42:5). Существует еврейская притча, которая подчеркивает разницу между знанием о ком-то или о чем-то по рассказам и личным непосредственным знанием.

*Один слепой пришел к раввину и спросил его о том, как выглядит молоко. Тот ответил:*

*-Такой белый напиток.*

*-Что значит белый? — спросил слепой.*

*-Ну, как лебедь.*

*-Что значит лебедь?*

*-Это такая птица с изогнутой шеей. — При этом раввин согнул руку в локте и дал пощупать ее слепому. Тот тщательно ощупал руку и сказал:*

*Спасибо тебе, ребе! Теперь я знаю, как выглядит молоко*.

Религиозные люди, которые не имеют личных отношений с Богом и не имеют водительства Духа Божьего, скорее слепы, чем зрячи, они скорее мертвы, чем живы. Богатый человек имел отношения к материальным ценностям, он лично знал, что это такое, жил этим, жил присутствием земных благ, но он не жил присутствием Господа, он не знал Господа, а жил в своем мире духовных стандартов, которые были сильно искажены самонадеянностью и гордостью. Нам всегда грозит такая опасность. Невежество в духовных вопросах ведет к завышенной самооценке и удаляет от Бога. Духовно невежественные люди, т.е. все те, кто не знает лично Бога, считают себя достигшими, они не признают себя ничтожными пред величием Христа, они не умеют сокрушаться в прах пред Творцом и видеть самое важное духовными очами. Когда человек не видит себя в истинном свете, то он измеряет Божью любовь и благость своими слабостями и приземляет Бога до своего уровня. Он ведет беседу с Богом как бы на равных и сам решает, «устраивает» его такой Бог или нет. Когда человек действительно приходит в присутствие Бога, он видит свою истинную нищету в свете Божьего духовного богатства. Духовное невежество людей ведет к неверным ценностям, к неверным приоритетам, к завышенной самооценке и, в конечном итоге, к оставлению Бога, потому что Бог не изменяет Свои стандарты для людей, следующих за Ним.

Наш Господь в Своей любви открывает глаза юноше и каждому из нас, говоря: «**Еще одного недостает тебе: все, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах, и приходи, следуй за Мною**». Господь, по сути, сказал следующее: «Если ты исполняешь все заповеди, то исполни основную: прояви любовь к ближнему, раздай, когда это потребуется, свое имение нуждающимся Божьим людям и следуй за Мной. Если ты не ценишь этот мир, а любишь небесное больше мирского, то ищи сокровища на небесах и собирай их уже здесь, на земле». И здесь становится ясно, что юноша не любил ближнего, как самого себя, он был эгоистичен и любил свое богатство. И хотя он и не желал оставить Христа, он оставляет Его. Юноша считал себя достигшим каких-то высот, и, имея авторитет в глазах людей, считал, что такой же авторитет он имеет в глазах Бога. Он не до конца осознавал, что полностью зависит от Бога, а не от своих богатств, которые Бог вручил ему во временное пользование, напрокат. Господь показывает несравненно лучшее и великое, а богатый человек держится за земное. Он богат, он из начальствующих, он молод, он имеет все, но на самом деле он уже теряет все, потому что не осознает, что все это принадлежит Богу, а не ему, что со всем этим придется расстаться, и в вечность он понесет с собой только благочестие. Он живет сегодняшним днем и не умеет смотреть в будущее и доверять Богу. Господь говорит об условии получения сокровища на небесах: вера, проявленная в любви к ближним в удовлетворении их нужд, в добровольной и радостной жертве ради блага ближних: «**Все, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах**». Юноше, как и нам, важно было понять, что для вечности имеет значение и представляет ценность только то, что ты отдал другим, или то, чем ты послужил другим и Богу.

 Мы видим, как опасно стремление к обладанию богатством. Можно с достаточной смелостью сказать, что этот богатый человек был лучшим представителем из людей этого мира. В самом деле, давайте посмотрим на него с другой стороны. Это был ищущий человек, потому что немногие из богатых и состоятельных людей и людей с высоким положением и статусом задумываются над тем, «**что… делать, чтобы наследовать жизнь вечную?**» Это предполагает, что этот человек знает о существовании вечной жизни после земной, а также предполагает заботу о достижении ее, чего нельзя сказать о людях, живущих в полном неверии. Он внешне был похож на истинного верующего и как человек имел что-то доброе по сравнению с многими безразличными людьми. Он не постыдился Христа, не пришел к Нему тайно, как Никодим, не боялся мнения людей, но подошел и открыто спросил у Христа о том, что волновало его. Он не просто подошел, но подошел со смирением и благоговением: «**Когда выходил Он в путь, подбежал некто, пал пред Ним на колени и спросил Его…**» (Мк.10:17). Этот человек назвал Христа «**Учитель благий**», что свидетельствовало о Божественном титуле Христа, потому «**никто не благ, как только один Бог**». Христос не опроверг Свое Божество, но подчеркнул, что если ты так обращаешься, то ты должен понимать и осознавать, что ты говоришь с Богом. Вопрос задавался юношей искренне, без всякого подтекста и с добрым намерением — получить ответ на вопрос вопросов: «Что в этом мире надо делать доброго, чтобы получить благо в вечности?» При этом отметим, что юноша не считал, что он уже все сделал, но понимал, что нужно еще многое сделать. Итак, это был очень хороший человек по всем человеческим меркам. В Мк.10:21 сказано: «**Иисус, взглянув на него, полюбил** (*агапе*) **его…**». Христу было приятно видеть юношу, который живет жизнью, не причиняющей никому вреда, жизнью поиска. Ему было приятно видеть молодого человека, интересующегося небом и тем, как туда попасть. Любящему Христу хотелось, чтобы этот юноша нашел истинный путь в Царство Божье. Но даже и такой «во всем положительный» (по человеческим меркам) человек не принял любви Христа, а более возлюбил богатство, отойдя от Господа с печалью. Да, печаль была, но рабство земных благ оказалось сильнее и действеннее. Он опечалился, что не сможет стать последователем Христа на тех условиях, которые он сам себе придумал. Он опечалился, потому что не смог пойти за Христом на более легких условиях, чем отказ от всего материального, что он имеет. Он опечалился, потому что не может держаться вечной жизни, не выпуская при этом из рук временное, земное, приносящее ему почет и уважение среди людей. Так часто бывает, что люди желают идти за Христом, не изменяя своих старых привычек и ценностей, но желая при этом принимать блага от Христа. Они готовы последовать за Христом на своих условиях, готовы служить себе и Ему, готовы использовать Бога как Помощника в реализации своих планов, но не готовы во всем смириться под волю Божью. Такое христианство, которое можно назвать «христианством наполовину», является ложным и формальным. Если Бог не на первом месте, то рано или поздно верх возьмет человеческое. И мы видим, что такой внешне положительный богатый человек оказался очень слабым. Все благочестие юноши быстро растворилось, когда нужно было сделать выбор, стать равнодушным к земным благам и человеческому почету и, оставив все, пойти за Христом, чтобы иметь богатства на небесах. Это говорит о силе обольщения богатством. Это также говорит о том, что вера проявляется в реальном выборе, а не в теоретическом знании. Христов принцип «**не можете служить Богу и маммоне**» (Мф.6:24) должен действовать практически, а не теоретически. Нам нужно вспоминать сегодня не только жену Лотову (Лк.17:32), но и вспоминать богатого юношу, который не пошел за Христом, потому что сердце Его было не с Богом, а с материальными благами. Нам надо вспоминать их, чтобы бодрствовать и не сбиться с пути, как сбились они. Наше сердце может быть в земном и материальном и тогда, когда мы имеем очень мало благ, но жаждем их больше, чем духовного совершенства. Такими оковами для сердца могут стать действия по достижению земных благ за счет игнорирования небесных ценностей. Мы можем закопаться в строительстве жилья, в желании дать своим детям самое престижное образование любой ценой, в стремлении отправить их в другую страну, имея первостепенной целью материальное и не заботясь о духовном, в стремлении быть не хуже, чем все люди. Испытывайте свои сердца, дорогие братья и сестры! Мы можем казаться сами себе гораздо лучшими, чем есть на самом деле, как этот юноша. Апостол Павел предупреждает: «**Только бы нам и одетым не оказаться нагими**» (2Кор.5:3). Бойтесь, дорогие братья и сестры, попасть в такое невидимое рабство. Бойтесь жить так, чтобы Христос и служение Ему были на вторых ролях. Бойтесь попасть в зависимость от материального комфорта и от человеческих почестей. А противоядием от такой зависимости является принцип: «Богу во всем и во всех обстоятельствах — первое место!» И это касается всех людей, в том числе и тех, кто имеет почет, уважение и деньги, но не имеет силы поставить Бога на первое место. И такие «хорошие» люди без веры и следования за Богом погибнут так же, как и все другие, потому что не поверили и не пошли за Христом на Его условиях. Богатый юноша не смог подняться выше своих тленных благ. Будучи рабом богатства и рабом человеческой славы, он не смог стать рабом Божьим. Любовь Божья как бы говорила: «Оставь тленное и возьми нетленное; оставь малое и возьми великое; доверься не своим вещам, а Божьей милости и щедрости». Но богатство и желание земной славы заглушало этот голос любви Божьей.

Но была и другая встреча любви Божьей и богатства, когда Христос был в доме богатого человека Закхея, служившего начальником мытарей (Лк.19:1-10). Когда Господь коснулся его сердца, когда Закхей принял сердцем любовь Божью и приобрел верой спасение, он сказал: «**Господи! половину имения моего я отдам нищим, и, если кого чем обидел, воздам вчетверо**» (Лк.19:8). И тот и другой богач искали Господа и встречи с Ним, и тот и другой желали иметь Царство Божье, но Закхей смирился и принял свою нищету по сравнению с Божьим богатством, а богатый юноша имел надежду на свое имение и не понял своей нищеты. Закхей был ревностным к небесным богатствам и потому проявил великое равнодушие ко всему материальному с целью возвышения небесного. Закхей действительно жаждал Царства Божьего более всего, а юноша хотел бы быть в Царстве, но оно не было в центре его жизни. Иметь уважение среди людей и иметь богатство еще не означает, что такой человек не является невеждой в духовных вопросах. Если бы юноша понимал, что его ожидает на небесах, если он раздаст земное богатство, то он непременно сделал бы это. Он не понимал и не верил до конца, что Бог никогда не остается в долгу и за наше движение сердца в любви к ближнему Он воздает тысячекратно такими богатствами, которые никто отнять не может. Богатый юноша так ценил то, что он имеет многие блага и может многое купить за свои богатства, что сам, прежде всего, продал себя в рабство вещей. Он оказался слабым духом, потому что его богатство оказалось ему не по силам, чтобы достойно нести его и пользоваться им для вечного блага. Мы видим, как жажда материальных благ умаляет все достоинства юноши. «*Хотя бы мы в остальных отношениях и были добродетельны, богатство истребляет все эти добродетели*», — пишет Иоанн Златоуст (347-407). Быть рядом с Богом и отдать предпочтение земному и тленному — какая трагедия и какой самообман! Сколько таких обманутых людей живет рядом с нами! Важно, чтобы мы не стали такими и не были увлечены ложными ценностями, чтобы наши отношения со Христом не были формальными. Есть много людей, которые обладают множеством похвальных качеств, достойных подражания, но они все-таки погибающие люди из-за одного самого главного недостатка: их сердце не принадлежит Богу, они живут только земным, все их устремления направлены на материальные ценности. Такие люди не осознают, того, о чем ярко сказал Иоанн Златоуст: «*То и ужасно, что тот, кто оставляет здесь нажитые богатства, уходит с бременем грехов, сделанных при обогащении. Выгоды от своих богатств он лишается, а от заслуженного наказания не освобождается*».

 Наш век является веком обольщения материальными благами. В это вовлечены все, и даже верующие. Нам все время кажется, что вот еще немного, вот еще чуть-чуть, вот только сделаю это, добьюсь того, а потом можно и послужить Богу. Сейчас мне надо достроить дом, потом купить мебель, потом машину, а потом более удобную и экономичную машину и т.д. И в душе каждый успокаивает себя и просит Бога: «Господи, позволь мне только это, а потом я буду служить Тебе». Никогда не наступает это «потом», если в центре — стремление к благам, а не к Богу как Даятелю благ. И тогда Бог и Божье дело отступают на второстепенный план. Тогда служение ведется по остаточному принципу: что осталось после всех усилий по достижению земного, то отдадим Богу, вместо того, чтобы все лучшее отдавать Богу: лучшие годы, лучшие силы, дарования, способности, лучшее время, лучшие устремления. Стремлению к излишнему комфорту нет конца, если в сердце неверная система ценностей, если человек полагается на свои богатства больше, чем на Бога. Это — коварный и сладкий обман, потому что человек оправдывает себя тем, что он все делает своими руками. Все понимают, что ничего из материального они не смогут взять с собой в вечность, но не все способны сделать выбор верных приоритетов и не все способны обратиться за помощью к Господу. Если любящий Царь, Который приготовил нам вечные сокровища на небесах, видит в нашем сердце желание только собственными силами устроить свою земную жизнь и присвоить весь успех себе, не воздав славу Богу, а только потом подумать о вечности, то Он в Своей любви будет останавливать нас, чтобы мы не лишились Царства Божья и полной награды. Если наше сердце более озабочено земным, чем небесным, то это значит, что в духе мы являемся идолопоклонниками, нашим богом является земное богатство или мамона, и наше сокровище находится в материальных благах и во всем том, что сгорит. Это очень коварное обольщение, характерное не только для богатых, но и для всех людей. Любить богатство страшнее, чем быть богатым. Быть рабом богатства страшнее, чем быть бедным. Быть увлеченным земным трудом настолько, чтобы пренебрегать духовным трудом, является серьезным заболеванием души и духа. Сегодня грешный мир пропагандирует настойчивость и целеустремленность в достижении земных благ, призывает молодых людей к тому, чтобы они стали богатыми и, по критериям этого мира, успешными, т.е. теми, кто имеет много материальных ценностей и власти. Но Слово Божье говорит нам о том, чтобы материальное никогда не стало целью жизни. Бог не призывает к нищете, но призывает к скромности, благодарности и довольству необходимыми благами. Слово Божье призывает, наоборот, ***убегать*** от такого рабства и такой зависимости от земных материальных благ. Не случайно Апостол Павел предупреждает всех нас: «**Великое приобретение — быть благочестивым и довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем и вынести из него. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям. Ты же, человек Божий, убегай сего, а преуспевай в правде, благочестии, вере, любви, терпении, кротости**» (1Тим.6:6-11). «*Человек должен задуматься над тем, насколько у него больше имущества, чем ему необходимо, и насколько несчастней он может стать в будущем*», — отмечал английский писатель Джозеф Аддисон (1672-1719). Если мы правильно распоряжаемся своим богатством, то мы свободны и можем творить добро, а если богатство распоряжается нами, то мы — рабы, и рано или поздно богатство полностью поработит нашу душу и выльется в зло. Богатство земное — быстропроходящее явление, а богатство небесное — вечно. Нам важно заботиться о духовных благах для себя и своих детей и прокладывать путь к благословению через выбор истинных ценностей и игнорирование ложных. Русский писатель Д. Фонвизин (1745-1792) так опровергал доводы людей, стремящихся дать материальные блага своим детям во что бы то ни стало, даже за счет нанесения духовного ущерба: «*Оставлять богатство детям? Умны будут — без него обойдутся; а глупому сыну не в помощь богатство. Наличные деньги — не наличные достоинства. Золотой болван — все так же болван*».

 Любовь к материальному угашает любовь к Божьему. Слово Божье не случайно предупреждает об опасности сребролюбия и призывает к тому, чтобы мы научились на земле правильно пускать в оборот те блага, которые дал Господь:

Лк.6:24: «**Напротив, горе вам, богатые! ибо вы уже получили свое утешение**».

Иак.5:1: «**Послушайте вы, богатые: плачьте и рыдайте о бедствиях ваших, находящих на вас**».

1Тим.6:17-19: «**Богатых в настоящем веке увещевай, чтобы они не высоко думали о себе и уповали не на богатство неверное, но на Бога живого, дающего нам все обильно для наслаждения; чтобы они благодетельствовали, богатели добрыми делами, были щедры и общительны, собирая себе сокровище, доброе основание для будущего, чтобы достигнуть вечной жизни**».

Все, что мы имеем, не является нашим, а принадлежит Богу, Который желает, чтобы мы делились с ближними в их нужде, а не прятали все только для себя. Учитель Церкви Василий Великий (330-379) так говорил об этом: «*Хлеб, который ты хранишь в своих закромах, принадлежит голодному; плащ, лежащий в твоем сундуке, принадлежит нагому; золото, что зарыл ты в земле, принадлежит бедняку*».

 Мы должны во всем подражать Христу. А наш Господь, будучи Обладателем всех сокровищ, в земном служении был самым бедным, чтобы мы обогатились Его благами. Он никогда не стремился к материальным благам для Себя и вел скромный образ земной жизни.

 Сребролюбие очень коварно, оно пронизывает все существо человека и удаляет его от Бога. Поэтому Господь на этом примере преподает великий урок ученикам и всем Своим последователям: «**Как трудно имеющим богатство войти в Царствие Божие!****ибо удобнее верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богатому войти в Царствие Божие.** **Слышавшие сие сказали: кто же может спастись?**». Ученики были сильно удивлены. Они, как и мы сегодня, хорошо знали, как сильно прилепились сердца людей к этому миру и как трудно людям распрощаться с этими ценностями. Христос пояснил, что надеющийся на богатство не может войти в Царство Божие, потому что оно стоит стеной между владельцем богатств и спасающим Богом. Те, кто ценят богатства этого мира, не смогут по достоинству оценить Христа. Они могут быть и не богатыми, но всю жизнь рваться к этому и надеяться на богатство. Тот, кто не надеется на богатство, а надеется на Бога, может легко расстаться с земным. Но те, кто имеет даже немного, но прилепились сердцем к этому малому и ищут в нем свое счастье, будут удерживаться тем самым от Христа, от спасения и от небес. «**Как трудно надеющимся на богатство войти в Царствие Божие**», — читаем мы в Мк.10:24. На вопрос о том, «**кто же может спастись**», Иисус ответил, что Бог может сделать то, чего не могут люди. «**Но Он сказал: невозможное человекам возможно Богу**». Человеку невозможно своими усилиями полностью отринуть мирские ценности и заменить их Божьими, для этого нужна вера и действие Божьей благодати. Только Бог посредством дара веры может изменить сердце эгоиста, изменить жадного, алчного и самовлюбленного собственника. Только Бог может вытеснить из сердца эгоизм и заполнить его любовью к ближним. Но для этого человеку надо принять сердцем дар веры и благодати Божьей и довериться Господу во всем. Господь никогда не подводит и никогда не остается в долгу. И на вопрос Петра о том, что будет тем, кто последовал за Христом, оставив все, Господь отвечает: «**Истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или родителей, или братьев, или сестер, или жену, или детей для Царствия Божия,** **и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущий жизни вечной**». Что бы мы ни оставили ради Христа, мы не останемся без обильного вознаграждения как в этой жизни, так и в вечной. Эти блага будут духовными, а потому и вечными. Самым великим духовным благом будет жизнь с Господом, а также полная реализация всех способностей человека, заложенных Богом.

 Богатый юноша отошел от Христа, а богатый Закхей принял Христа и приобрел спасение и Царство Божье, приобрел сокровища на небесах. Юноше хотелось иметь все и сегодня, а Закхей готов был оставить все и сегодня ради Царства Божьего. Чью сторону выбираешь ты, когда тебе засветит хоть небольшой материальный успех? Мы постоянно стоим перед выбором: направить все свои силы и устремления на материальные блага или на духовные ценности. Эта битва проходит через наше сердце, и ее исход определяет наше будущее. Для победы необходимо постоянное возрастание в вере, любви и в личном познании Бога:

*Изберите труд и созиданье,*

*Что мы сеем в душах, то получим,*

*Мы не будем прежними с годами,*

*Можно стать иль худшим или лучшим*.

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Бог никогда не остается Должником и воздает отдающим земное с несравненным избытком в земном и небесном***. Поэтому для обладания истинным богатством и для выхода из рабской зависимости от земных благ и правильного владения ими необходимо:

1. Не считать себя достигшим и авторитетным перед Господом и независимым от Него, имея земные блага и успехи, но смириться пред величием Христа, увидеть себя нищим и погибшим без Спасителя, принять Его верой и стать Его сонаследником в вечности, раздавая щедро людям те блага, которые имеешь.

2. Твердо верить, знать и руководствоваться принципом, что для вечности остается только то, что ты отдал другим или чем послужил ближним и Богу.

3. Быть равнодушным к мирским богатствам и ревностным к небесным, спешить приобретать блаженство отдавать и освобождаться от обольщения мирскими ценностями, ведущими к потере Бога, к вечному сиротству и вечной нищете. Для этого необходимо смотреть в будущее, изменяя приоритеты, бодрствуя в этом вопросе и не давая мирской суете и погоне за комфортом овладеть душой и стать целью жизни.

Итак, ***не будь рабом земных благ, но стань вечным владельцем ценностей, отдавая все земное на служение Богу***. Аминь.

**Лк.7:36-50 Встреча Любви с самоправедностью и смирением**

 Лк.7:36-50: «**Некто из фарисеев просил Его вкусить с ним пищи; и Он, войдя в дом фарисея, возлег.** **И вот, женщина того города, которая была грешница, узнав, что Он возлежит в доме фарисея, принесла алавастровый сосуд с миром** **и, став позади у ног Его и плача, начала обливать ноги Его слезами и отирать волосами головы своей, и целовала ноги Его, и мазала миром.** **Видя это, фарисей, пригласивший Его, сказал сам в себе: если бы Он был пророк, то знал бы, кто и какая женщина прикасается к Нему, ибо она грешница.** **Обратившись к нему, Иисус сказал: Симон! Я имею нечто сказать тебе. Он говорит: скажи, Учитель.** **Иисус сказал: у одного заимодавца было два должника: один должен был пятьсот динариев, а другой пятьдесят,** **но как они не имели чем заплатить, он простил обоим. Скажи же, который из них более возлюбит его?** **Симон отвечал: думаю, тот, которому более простил. Он сказал ему: правильно ты рассудил.** **И, обратившись к женщине, сказал Симону: видишь ли ты эту женщину? Я пришел в дом твой, и ты воды Мне на ноги не дал, а она слезами облила Мне ноги и волосами головы своей отерла; ты целования Мне не дал, а она, с тех пор как Я пришел, не перестает целовать у Меня ноги;** **ты головы Мне маслом не помазал, а она миром помазала Мне ноги.** **А потому сказываю тебе: прощаются грехи ее многие за то, что она возлюбила много, а кому мало прощается, тот мало любит.** **Ей же сказал: прощаются тебе грехи.** **И возлежавшие с Ним начали говорить про себя: кто это, что и грехи прощает?** **Он же сказал женщине: вера твоя спасла тебя, иди с миром**».

 «*И гордость ведь прикидывается высотой души*», — справедливо заметил Аврелий Августин (354-430). Многие люди так самоправедны и горды, так высоко ставят себя, что если бы даже само небо упало к их ногам, то они бы не удостоились придти в восторг и, тем более, не попросили бы небо обратно занять свое место. Гордость как пустая вывеска ничтожной души всегда бесплодна, потому что она ничего не видит вне себя. Гордость не может любить других людей и созидать что-то для других, она любуется собой. Французский писатель Франсуа де Ларошфуко (1613-1680) отмечал важную причину противления здравому смыслу у гордых людей: «*Люди упрямо не соглашаются с самыми здравыми суждениями не по недостатку проницательности, а из-за избытка гордости: они видят, что первые ряды в правом деле разобраны, а последние им не хочется занимать*». Особенно ярко видна гордость и самоправедность у фарисеев всех времен: и во времена Христа, и у современных фарисеев, дающих высокую оценку себе и низкую всем другим. Считая себя праведными людьми, они даже и не хотят понимать того, что живут по милости Бога, Который прощает их многочисленные грехи. Любой человек в силу своей грешной природы имеет перед Богом долг, гораздо больший, чем он думает, и гораздо больший, чем он в состоянии заплатить. Многие люди осуждают тех, кто любит Господа и ревностно служит Ему из-за того, что сами они не умеют любить и искренне верить, предпочитая горячей вере и любви мертвую религию и поступки по правилам, придуманным ими самими.

Слово Божье открывает нам описание встречи нашего Господа с двумя совершенно разными людьми, имеющими разные характеры: с самоправедным фарисеем и прощенной, благодарной и сокрушенной бывшей грешницей. Любовь встречается с самоправедностью и смирением, наполняя полнотой смирение и обличая самоправедность; давая благословение смиренному, а самоправедному представляя еще одну возможность измениться.

 «**Некто из фарисеев просил Его вкусить с ним пищи; и Он, войдя в дом фарисея, возлег**». Иисус Христос был очень популярен среди людей во время Своего земного служения. О Нем ходили самые противоречивые рассказы и мнения, но несомненным было то, что все понимали, что имеют дело с выдающейся Личностью. Многие люди хотели иметь встречу со Христом по разным причинам: кто-то хотел решить свои острые проблемы или избавиться от болезни, кто-то искал истину, а кто-то искал славы себе, чтобы в гордости сказать: «А, Иисус Христос! Так Он был в моем доме, и я не заметил в Нем ничего особенного». Тщеславные люди даже из известности других людей ищут славу и известность себе. Так было с фарисеем по имени Симон, который пригласил Иисуса к себе домой, чтобы получить большую известность и показать себя среди близких людей. Он не верил в Иисуса как Господа, он даже не признал в Нем пророка: Иисус «не проходил» как пророк по меркам Симона, потому что Он разговаривал с грешницей: «**Если бы Он был пророк, то знал бы, кто и какая женщина прикасается к Нему, ибо она грешница**». Странный критерий у фарисея, ведь пророки и посылались Богом для того, чтобы спасти людей и исправить грешников.

Во время встречи происходит важное событие. «**И вот, женщина того города, которая была грешница, узнав, что Он возлежит в доме фарисея, принесла алавастровый сосуд с миром** **и, став позади у ног Его и плача, начала обливать ноги Его слезами и отирать волосами головы своей, и целовала ноги Его, и мазала миром**».

 Известная грешница того города, женщина с плохой репутацией узнала, что Иисус находится в доме фарисея. Она спешит на встречу ко Христу, не обращая внимания на мнения людей. Она, скорее всего, была обращена через проповедь Христа и увидела свет в жизни, твердо решила оставить прошлое. Женщина оценила то великое, что совершил Господь, и решила отблагодарить Христа, выразить Ему признательность. Она исполнила роль слуги с благодарным сердцем. Она сокрушалась о прошлых грехах и плакала от радости прощения. Она помазала ноги Иисуса миром, признав Его Мессией и оказав почести как Богу, проявив при этом глубокую веру. Она целовала ноги Христа, осознавая, что не достойна даже этого, и тем самым проявляла любовь к Спасителю. Она в смирении вытирала Его ноги своими волосами, подчеркивая этим, что полностью посвятила себя Его славе. Она не пожалела благовоний, принесла алавастровый сосуд с миром и вылила не несколько капель, а целый сосуд. Она обливала Его ноги слезами, показывая любовь к Господу и свою готовность исполнить самое скромное служение, которым она могла прославить Его. Она поклонилась Иисусу как Господу и сделал все, что могла, от чистого сердца, осознавая себя большой должницей пред Богом. Она получила прощение, и это прощение было подтверждено Господом дважды.

Видя все происходящее, фарисей осудил в сердце не только женщину, но и Господа Иисуса Христа, считая, что Иисус не видит того, что видит он. Как можно позволять пророку так обращаться с собой женщине, да еще грешной и известной своими грехами всему городу? Симону даже не приходила мысль, что он тоже грешник, и что Христос пришел на эту землю, чтобы спасти грешников, исцелить больных, а не здоровых, не имеющих нужды во враче.

 И мы видим, как действует любовь Христа. Он тактично обличает фарисея, используя притчу. Господь не молчит перед грехами человеческого характера, но искренне желает помочь Симону, рассказывая притчу и давая возможность фарисею обвинить самого себя. «**Обратившись к нему, Иисус сказал: Симон! Я имею нечто сказать тебе. Он говорит: скажи, Учитель.** **Иисус сказал: у одного заимодавца было два должника: один должен был пятьсот динариев, а другой пятьдесят,** **но как они не имели чем заплатить, он простил обоим. Скажи же, который из них более возлюбит его?** **Симон отвечал: думаю, тот, которому более простил. Он сказал ему: правильно ты рассудил.** **И, обратившись к женщине, сказал Симону: видишь ли ты эту женщину? Я пришел в дом твой, и ты воды Мне на ноги не дал, а она слезами облила Мне ноги и волосами головы своей отерла; ты целования Мне не дал, а она, с тех пор как Я пришел, не перестает целовать у Меня ноги;** **ты головы Мне маслом не помазал, а она миром помазала Мне ноги.** **А потому сказываю тебе: прощаются грехи ее многие за то, что она возлюбила много, а кому мало прощается, тот мало любит**».

 Христос представляет этим рассказом важный духовный принцип: чем больше грехов прощено человеку, тем большую любовь он должен испытывать к Господу и к людям. Иисус Христос, по сути, сказал фарисею следующее: «Посмотри на эту женщину. Ты презираешь ее, но она во всем превосходит тебя по доброте и любви ко Мне. Ты не омыл Мне ноги водой, не проявив даже традиционного приличия, а она омыла Мои ноги слезами своей любви; ты не вытер Мои ноги, а она волосами своими отерла их; ты не проявил даже традиционного дружеского приветствия целованием, а она целует Мне ноги, выражая смирение и любовь; ты не дал мне несколько капелек масла, нарушив традицию гостеприимства, а она вылила целый сосуд драгоценного мира. Почему Я должен проявить больше внимания к тебе и проигнорировать ее? Почему ты соблазняешься? Разве не видно, что ее поступок является плодом любви и благодарности за дарованное ей прощение? Да, эта женщина была виновна во многих грехах, но они прощены ей, и она возлюбила много, потому что много было прощено. Но кто считает, как ты, что он без греха и что ему мало прощено, тот и любит мало, как ты, или совсем не проявляет любви».

 Какой великий урок дает нам здесь Господь! Все мы были грешниками и без Бога не имели бы никакой надежды. Но Бог простил нас, и поэтому мы всегда должники Бога. Бог и сегодня прощает наши прегрешения, когда мы раскаиваемся и исповедуем свои грехи. И каждому человеку не надо считать, сколько Бог простил другому по сравнению с ним. Бог всем простил чрезвычайно много. Не имеет большого значения, простил нам Бог 100000 согрешений или 99990, потому что наказанием за любой непрощенный грех является смерть. Господь спас меня от вечной погибели и за каждый мой грех пролил Свою святую Кровь. И я как прощенный Богом человек должен понимать и считать, что мне Он простил больше всех, потому что большей жертвы, чем принес Христос в умилостивление Богу за мои грехи, не бывает. Если я осознаю это, то я буду смиряться и сокрушаться перед Богом, я буду поклоняться Ему в страхе и трепете, я буду любить Его всей душой, всем разумением и всей крепостью, я буду всегда благодарен Ему и всю свою жизнь буду рассматривать не с точки зрения моих заслуг, а с точки зрения милости Божьей. *Одна верующая мать с любовью учила своего сына: «Всегда будь третьим, чтобы иметь счастливую жизнь. На первое место ставь Бога, на второе место — других людей, а на третье — себя»*. Этот принцип поведения уводит от самоправедности и гордости. Мы никогда не должны думать, что за меня Бог страдал меньше, чем за другого грешника. Фарисей не принимал Божьей благодати, а потому он не знал и не мог понять, что он не лучший человек, чем женщина с плохой репутацией. И каждый из нас не должен считать себя меньшим грешником. *Один из Божьих служителей, когда увидел, что преступника вели на казнь, воскликнул: «Если бы не милость Божья, то на его месте был бы я»*. Никогда не надо осуждать, никогда не надо завидовать, никогда не нужно считать, что Бог кому-то простил больше, чем нам, или поступил с кем-то лучше, чем с нами. Это угашает и убивает любовь.

 Когда мы делаем что-то для того, кого любим, мы трудимся изо всех сил и готовы отдать ему все. Господь отдал ради нас Свою жизнь, и, как говорил известный миссионер С.Т. Стад, который оставил все и в 52 года поехал в Африку: «*Если Иисус Христос, Который был Богом, умер за меня, то с моей стороны ничего не может быть большого, что я принес бы Ему*». Апостол Павел так выразил мысль о том, что он прощен больше всех: «**Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый. Но для того я и помилован, чтобы Иисус Христос во мне первом показал все долготерпение, в пример тем, которые будут веровать в Него к жизни вечной**» (1Тим.1:15,16). Такой подход всегда открывает дверь для благодати и прощения, открывает дверь для действия любви Божьей. Любовь посещает того, кто ее ищет и в ней нуждается, а для самоправедного достаточно своей любви к самому себе. Но истинная любовь всегда превращает благодарность из долга в радость, она со слезами радости вспоминает о прощении грехов, как это делала женщина в доме фарисея и получила от Бога нетленные богатства.

Самоправедность же и самолюбие имеют трагический конец: рушатся все планы и надежды человека, рушится система неверных ценностей. Тогда наступают разочарование и депрессия. Один из служителей Божьих справедливо назвал разочарование «*отчаянием раненого самолюбия*». Фарисей Симон был рядом с Богом, но его самоправедность закрыла для него красоту и любовь Христа. Он прошел мимо Божьей любви, потому что смотрел на себя, а не на Бога. Возвышающий себя не может склониться пред величием Бога. Но Бог склонит его, а плода при отсутствии смирения не будет, ибо Слово Божье говорит: «**Ибо всякий, возвышающий себя, унижен будет, а унижающий себя возвысится**» (Лк.14:11).

 Большинство людей по характеру склонны более к гордому фарисейству, чем к смиренному образу жизни, т.е. большинство людей копируют фарисея Симона, а не раскаявшуюся грешницу. И сегодня наше зрение искажено мирскими ценностями и грехами. Я думаю, что многие из нас не пригласили бы к себе в гости грешницу, но скорее пригласили бы фарисея, думая, что с ним меньше проблем. Фарисейство живуче там, где не умерщвляется плоть. Что же делать самоправедному фарисею? Любовь Божья показывает, что у него тоже есть выход: посмотри на себя в свете Божьей святости, а не человеческих норм и законов, смирись пред Богом и пойми, что ты не являешься святым, что ты не имеешь права судить, что ты — тоже великий должник перед Богом, а может быть и больший, чем те люди, которых ты презираешь. Оцени Божью милость и будь благодарен за прощение со слезами радости, потому что такое чудо, как прощение, может дарить только любящий Бог. Люби других людей и помогай грешнику придти к Богу, принимай все его попытки найти истину и будь помощником ему, а не противником. Это относится к каждому из нас. Церковь святых — единственное сообщество во Вселенной, которое существует для грешников и для их спасения. Пролагаем ли мы своей любовью путь к Господу или же своей самоправедностью закрываем его и ставим для грешника непреодолимое препятствие. Видя нашу самоправедность и холодность к падшим людям, ищущий, но слабый и израненный грехом человек, может сказать: «Куда мне до них. Мне и перед людьми мира сего стыдно за свои грехи, а эти святые вообще не примут меня и испепелят своим осуждением». Но, видя нашу любовь и смирение, грешник будет рассуждать иначе: «Они тоже имели проблемы в жизни, но Бог им помог. Он может помочь и мне».

 Есть замечательный образец такого фарисея по имени Савл, который смирился пред Богом, увидел Его величие и любовь и стал великим Апостолом Павлом. Тот, который «**жестоко гнал Церковь Божию и опустошал ее, и преуспевал в иудействе более многих сверстников…, будучи неумеренным ревнителем отеческих… преданий**» (Гал.1:13,14), потом сказал: «**Господи! Что повелишь мне делат**ь» (Деян.9:6). И Господь не только простил Павла, но и исполнил его силой любви и благодати, поставил Апостолом и дал величайшее служение — возвещать спасение язычникам. Позже, анализируя свою жизнь и осознавая то, как много простил ему Господь и как много возлюбил и потрудился Павел, Апостол напишет:

1Кор.15:9,10: «**Ибо я наименьший из Апостолов, и недостоин называться Апостолом, потому что гнал церковь Божию. Но благодатию Божиею есмь то, что есмь; и благодать Его во мне не была тщетна, но я более всех их потрудился: не я, впрочем, а благодать Божия, которая со мною**».

2Кор.11:21-23: «**А если кто смеет хвалиться чем-либо, то, скажу по неразумию, смею и я. Они евреи? и я. Израильтяне? и я. Семя Авраамово? и я. Христовы служители? в безумии говорю: я больше. Я гораздо более был в трудах, безмерно в ранах, более в темницах и многократно при смерти**».

 Читая о жизни Апостолов, мы знаем, как Божья благодать и милость поставили на высоту отрекшегося Петра; Иакова и Иоанна, которые хотели свести огонь с неба, чтобы разрушить селение; Фому, который проявлял колебания в вере. Жизнь Павла и Апостолов показывает, как тяжело и как бесполезно идти против воли Божьей, но она еще ярче показывает, что может сделать благодать Божья с человеком, который смиряется пред Богом, и как она возносит его. Эти герои веры не считали себя достигшими, но осознавали, что Бог простил им больше всех. Вот уж, по истине, где был очевиден духовный принцип, который Апостол Петр выразил следующим образом: «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:4). Хочешь показывать свое «я», хочешь противиться Богу и Его Слову — делай так, но знай, что ты будешь посрамлен, останешься ни с чем, все придется начать сначала, смирившись в прах, потому что «**Бог поругаем не бывает**» (Гал.6:7). Но если желаешь открыть потоки Божьей благодати, смирись пред Господом и принимай от Него блага, которые никто не может дать и никто не сможет отнять.

Фарисей Симон жалок и смешон перед Богом, потому что он претендует на то, чего не имеет. Его оценка себя превосходит все его добрые качества, которых у него реально так мало; разве только одно преимущество у него перед женщиной, что грехи его не так видны окружающим, что он не имеет кричащих внешних грехов, а сердце люди видят не всегда. Фарисей любуется своей святостью, он готов наслаждаться общением со святыми и известными людьми (поэтому и пригласил к себе Иисуса), но он совершенно не готов служить грешному человеку, хотя для этого он и был поставлен на служение. Фарисей, вспоминая грехи женщины и сравнивая себя с прежней грешницей, считает себя праведным перед Богом. Он не видит себя, он даже и представить не может свою духовную нищету, потому что у него нет самого главного для Божьего человека — любви к людям. Он, как и многие фарисеи в те времена, наверное, считал добрые дела и плохие поступки, записывая их на своеобразные весы, и по его критериям получалось, что не он должен Богу, а Бог должен ему. Жалкая картина. Но мы сегодня должны смотреть не на фарисея, а в свои сердца, чтобы не оказаться в сегодняшней самоправедности еще более жалкими людьми, чем фарисей. Нам больше открыто, нам больше дано и с нас больше спросится. В отличие от фарисея, у женщины есть вера, которая выражается в благодарности, в любви и поклонении Христу как Богу. Она не надеется на свои силы, она надеется на Бога. Она поднимает голову, но не забывает преклонять колени сердца, она прощенная, но она не забывает цену этого прощения. Поэтому она получает от Бога похвалу за свою веру.

 Истинная вера полностью доверяет Божьему Слову и знает, что прощенные грехи уже больше не являются грехами, что Бог никогда не вспоминает их, и что прощенный живет в Божьей любви и может свободно продолжать свою жизнь в радости и мире. Что может быть чудеснее такого прощения!

*В 1973 году рыбаки нашли одного японского сержанта, который 28 лет прятался на острове. 28 лет он жил в состоянии войны, несмотря на то, что между Японией и США уже давно был заключен мир. 28 лет жизни в страхе*! *Многие люди находятся в таких отношениях с Богом, не имея твердой веры в то, что Бог уже давно простил их и заключил мир*. Прощение Божье — это чудо Божьей любви к людям. И это чудо совершает Господь с каждым из раскаявшихся людей, одаривая Его красотой Своей любви навсегда.«**Ей же сказал: прощаются тебе грехи**». Бог и каждому из нас простил грехи при покаянии, и их не надо тянуть за собой из прошлой жизни — надо просто поверить в это прекрасное чудо прощения и жить жизнью любви и благодарности прощенного Богом человека. Мы должны жить свободой и радостью прощенного человека и будущим блаженством, а не прошлыми грехами, которые Господь простил при покаянии, и, будучи смиренными и благодарными, нам никогда не надо унижать силы Божьей любви, прощающей без всяких условий и навсегда. Христианин должен быть свободным в Господе, но смиренным пред Господом и никогда не считать своих заслуг, как фарисей. Наш Господь разрешил для раскаявшегося грешника вопрос его вины уникальным образом: Он Сам понес вину за нас. Поэтому мы должны жить, исходя из того, что Сам Бог вычеркнул вину из нашей жизни и дал нам свободу и власть быть Его детьми. Мартин Лютер так сказал об отношении раскаявшегося человека ко греху: «*Грех может быть только в двух местах: или он лежит на Христе, или он висит на твоей шее и тянет тебя в погибель*». Господь некогда сказал женщине и говорит сегодня каждому прощенному, смиренному и любящему человеку как новой твари во Христе: «**Вера твоя спасла тебя, иди с миром**». Да будет благословенен путь прощенного и благодарного христианина, которого Божья любовь навсегда преображает в образ Христов.

*Христос на все Своей любовью дал ответ,*

*За нас шагнул на крест и на распятье,*

*Для нас принес Он Свой Божественный завет*

*И дал нам вечной милости объятья*.

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Чем больше осознаешь и оценишь Божье прощение, тем больше возлюбишь Господа и людей***. Для проявления любви к Богу и людям необходимо:

1. Всегда возвышать любовью и прощением любого человека, включая и грешника, потому что и за него умер Христос, и никогда не смотреть на прошлую жизнь раскаявшегося, но принимать его во Христе как совершенно новое творение.

2. Всегда ходить в смирении пред Господом, в благоговении поклоняться Ему и осознавать, что самые великие твои свершения пред Господом ничего не стоят по сравнению с той ценой, которую Господь уплатил в Своей любви за тебя и спас тебя по Его милости, а не по твоим заслугам.

3. Считать себя самым великим должником пред Богом, чтобы правильно смотреть и на себя, и на других людей и открывать в сердце потоки любви через смирение, благодарность, умерщвление самолюбия и гордости, живя свободной и полноценной жизнью прощенного Богом человека.

 Итак, ***чтобы любить других, оцени любовь и прощение Бога для тебя, удаляя всякую гордость и самоправедность, в смирении считая, что тебе прощено больше всех***. Аминь.

**Отк.21:1-7;10-27, Отк.22:3-5,11-17 Вечная встреча с Любовью на небесах**

Отк.21:1-7,9-27; Отк.22:1-5,11-17: «**И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновали, и моря уже нет. И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего. И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло. И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое. И говорит мне: напиши; ибо слова сии истинны и верны. И сказал мне: совершилось! Я есмь Альфа и Омега, начало и конец; жаждущему дам даром от источника воды живой. Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном…**

**И пришел ко мне один из семи Ангелов, у которых было семь чаш, наполненных семью последними язвами, и сказал мне: пойди, я покажу тебе жену, невесту Агнца. И вознес меня в духе на великую и высокую гору, и показал мне великий город, святый Иерусалим, который нисходил с неба от Бога. Он имеет славу Божию. Светило его подобно драгоценнейшему камню, как бы камню яспису кристалловидному. Он имеет большую и высокую стену, имеет двенадцать ворот и на них двенадцать Ангелов; на воротах написаны имена двенадцати колен сынов Израилевых: с востока трое ворот, с севера трое ворот, с юга трое ворот, с запада трое ворот. Стена города имеет двенадцать оснований, и на них имена двенадцати Апостолов Агнца. Говоривший со мною имел золотую трость для измерения города и ворот его и стены его. Город расположен четвероугольником, и длина его такая же, как и широта. И измерил он город тростью на двенадцать тысяч стадий; длина и широта и высота его равны. И стену его измерил во сто сорок четыре локтя, мерою человеческою, какова мера и Ангела. Стена его построена из ясписа, а город был чистое золото, подобен чистому стеклу. Основания стены города украшены всякими драгоценными камнями: основание первое яспис, второе сапфир, третье халкидон, четвертое смарагд, пятое сардоникс, шестое сердолик, седьмое хризолит, восьмое вирилл, девятое топаз, десятое хризопрас, одиннадцатое гиацинт, двенадцатое аметист. А двенадцать ворот — двенадцать жемчужин: каждые ворота были из одной жемчужины. Улица города — чистое золото, как прозрачное стекло. Храма же я не видел в нем, ибо Господь Бог Вседержитель — храм его, и Агнец. И город не имеет нужды ни в солнце, ни в луне для освещения своего, ибо слава Божия осветила его, и светильник его — Агнец. Спасенные народы будут ходить во свете его, и цари земные принесут в него славу и честь свою. Ворота его не будут запираться днем; а ночи там не будет. И принесут в него славу и честь народов. И не войдет в него ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агнца в книге жизни.**

**И показал мне чистую реку воды жизни, светлую, как кристалл, исходящую от престола Бога и Агнца. Среди улицы его, и по ту и по другую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и листья дерева — для исцеления народов. И ничего уже не будет проклятого; но престол Бога и Агнца будет в нем, и рабы Его будут служить Ему. И узрят лице Его, и имя Его будет на челах их. И ночи не будет там, и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог освещает их; и будут царствовать во веки веков…**

**Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его. Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний. Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами. А вне — псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду. Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах. Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя. И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром**».

 Истинная Церковь Божья и каждый христианин живет ожиданием самой чудной встречи и самого чудного события. Церковь ожидает не конца света, не земного улучшения положения вещей, не судов, но она ожидает Своего Жениха — Господа Иисуса Христа, Который придет во славе. В Библии о Втором Пришествии Христа говорится 1527 раз в Ветхом Завете и 319 раз в Новом Завете, т.е. всего 1846 раз. Это еще раз подчеркивает, что встреча со Христом во время Его Пришествия является важнейшим событием для детей Божьих. Мы этим живем, мы этого ожидаем, мы на это надеемся, мы в этом черпаем радость и силу, мы через это бодрствуем и преображаемся в образ Христов. Самое главное для христиан — не дары Христа, не те блага, которые они ожидают, но Сам Господь, Его Личность, Его присутствие, Его полнота, т.е. Сам Иисус Христос, в Котором мы имеем все. Какая это будет удивительная встреча с Господом, с Его любовью, с Его совершенством! Такой встречи еще никогда не было! Эта встреча никогда не закончится, она будет длиться вечно; это встреча, в которой откроются все тайны небес; это встреча, когда соберется вся Церковь из христиан всех веков и народов, чтобы вместе славить Христа; это встреча, во время которой не будет ни одного мертвого христианина, но все оживут и все дети Божьи будут иметь вечные нетленные тела; эта встреча произойдет не на земле, а на небесах; эта встреча обогатит всех ее участников невообразимым богатством; на этой встрече мы «**будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть**» (1Ин.3:2).

 Как и при Первом Пришествии «**не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него**» (Ин.3:17), так и при Его Втором Пришествии, Господь явится прежде всего не для того, чтобы судить грешников (хотя и это будет произведено в свое время), но чтобы спасти верующих и взять их к Себе: «**Потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**» (1Фес.4:16,17). Последнее торжественное «**совершилось!**» возвещает о том, что Божьи планы для земли, на которой мы сегодня живем, будут завершены и будет провозглашено вечное Царство.

Как прекрасно ожидание этого события, но насколько величественнее, радостнее и прекраснее само событие! Слово Божье неизменно, оно непреложно исполнится. Поэтому уже сегодня мы можем радоваться тому, что ожидает верных христиан, и вдохновляться на труд и на все то, что необходимо перенести, чтобы достичь этой великой цели. Римский писатель и философ Сенека (4 до Р.Х.-65 по Р.Х.) верно заметил: «*Есть люди, которые живут без всякой цели, проходят в мире, точно былинка в реке: они не идут, их несет…* *Достиг вершины тот, кто знает, чему радоваться*». Христиане знают свою цель и знают, чему радоваться. Взглянем еще раз на эту радость с позиций Слова Божьего и посмотрим на будущую встречу сегодня.

 Итак, кто же будет *участниками* этой встречи? Центральной Личностью будет наш Господь Иисус Христос.Он«**есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний**». Он является Творцом и Целью творения, Он дает спасение как живую воду жизни даром всем людям, которые жаждут ее. Он явит полноту Своей любви и полноту благословений для всех, кто поверил в Него и пошел за Ним. И это будет настолько великолепно и непостижимо, что оно не поддается никаким человеческим сравнениям, но об этом только сказано, что «**не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его**» (1Кор.2:9). Самым великолепным в этой встрече будет Сам Господь, сияние Его славы, Его величия. Исполнятся чаяния всех верующих: увидеть Господа, иметь непосредственное общение с Ним, более богатое, чем имел Адам в раю. Все небесное и земное будет соединено под главою Христом (Еф.1:10), т.е. все то, что когда-то находилось в совершенной гармонии, будет восстановлено (воссоединено) на более высоком уровне понимания добра и зла. Это «все» включает в себя и ангельский мир, и всех верующих всех времен. И эту гармонию уже никто и ничто нарушить и поколебать не сможет. И самое главное — мы увидим Бога и будем вместе с Ним навсегда. Мы знаем Бога больше из Писания и меньше из личных взаимоотношений с Ним. Мы знаем Господа больше теоретически, но меньше сердцем, меньше через прохождение различных испытаний на верность, через искреннюю любовь к Нему и верность Ему тогда, когда не видим Его, но, тем не менее, являемся блаженными, потому что верой принимаем Его присутствие. Но там, на небесной встрече, каждый увидит Его воочию и сможет сказать с еще большим восторгом, чем говорил Иов: «**Я слышал о Тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя**» (Иов.42:5). Никто из грешных людей не может увидеть Божий лик и остаться в живых. Но на небесах жители смогут смотреть на лицо Бога и непосредственно общаться с Ним, потому что они получат завершенную святость. Быть в присутствии Самого Бога! Это только надо представить. *Один мой знакомый христианин из США с таким восторгом рассказывал о том, как он однажды вместе с несколькими тысячами человек был участником званого ужина у Президента США. Он это рассказывал с таким восторгом, как будто случилось что-то такое великое, такое значимое, что оставило след на всю жизнь Вселенной.* Насколько же величественнее будет не только встреча с Богом, но и постоянное Его присутствие и разделение Его славы с детьми Божьими!

 Участниками встречи будут все искупленные всех времен. Вся Церковь, наконец, соберется в полном составе. Мы увидим всех святых, Апостолов, всех мучеников, всех героев веры, всех умерших в Господе, всех верующих родных и близких. Святые ангелы будут сопровождать христиан и восхвалять Господа. Это будет величайшая радость и торжество, и эта радость никогда и ни чем не может быть омрачена. Верующие будут восстановлены в том высоком положении, для какого и был создан человек. Каждый во всей полноте раскроет свой потенциал, будет постоянно творить добро и в радости реализует то, что даже сейчас и представить не может, потому что Он дитя совершенного Бога, Который всегда творит новое.

«**Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет Мне сыном**»,— так сказал Бог об участниках этой встречи. А ты? Стоишь ли ты на стороне Победителя, являешься ли ты побеждающим, чтобы наследовать все и быть в постоянном непосредственном Божьем присутствии? Сохраняешь ли ты живую веру во всех обстоятельствах жизни или идешь на компромиссы? Подвизаешься ли ты против греха и сражаешься ли против всякой неправды до крови? Побеждаешь ли ты искушения этого мира верой с Божьей помощью, избрав верные ценности и приоритеты, «**ибо всякий, рожденный от Бога, побеждает мир; и сия есть победа, победившая мир, вера наша**» (1Ин.5:4)? Понимаешь ли ты и веришь ли ты, что все твое существование, все настоящее и будущее зависит только от Личности Господа Иисуса Христа и от того, что Он совершил? Поставил ли ты в центр своей жизни Господа Иисуса Христа и является ли Он Господином твоей жизни? На эти вопросы можно ответить только образом жизни, а не теоретическими рассуждениями.

«**Жаждущему дам даром от источника воды живой**», — такое обетование дает нам Сам Бог. Господь желает видеть на брачном пире тех, кто жаждет встречи с Ним. Жаждешь ли ты этой встречи, живешь ли ты этой встречей, жаждешь ли ты полноты любви Христовой и имеешь ли ты Христа в центре своей жизни как самую драгоценную Жемчужину, ради Которой можно оставить все, никогда не жалеть и никогда не оглядываться назад? «**Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром**». Ждешь ли ты больше Самого Христа, чем Его подарки и блага, Которые Он дает? Это очень важно — иметь жажду встречи со Христом, потому что без Него все другое не имеет смысла, даже если бы и были большие, но временные блага. Сам Христос — наше неисчислимое богатство. Во Христе мы имеем все с избытком, а без Христа все наши приобретения ничего не стоят. *Я вспоминаю один случай из своего детства, когда в нашей местности была особая свадьба. На нее пригласили очень много гостей, приготовили много вина, угощений и яств. Невеста ждала жениха, все гости ждали жениха, чтобы скорее начать пир. Родственники были в приподнятом настроении и раздавали детям конфеты. Но жених не приезжал. Он не приезжал час, два. Он не приехал и в течение вечера, не приехал и на следующий день. Гости истомились, родители были растеряны, невеста была опечалена. Потом все узнали, что жених не приедет вообще — он передумал. Что делать родственникам? Они пригласили всех бывших и новых гостей за стол, и началось «печальное» веселье. Но это никому, кроме случайных людей, не принесло радости*. *Свадьба без жениха не является свадьбой*.

Без жениха свадебный пир не является пиром. Так и без Христа в центре нашего сердца не может быть полной радости. Каждый раз на Вечере Господней мы вспоминаем страдания Христа. И предметом нашего воспоминания должны быть не только страдания, не только образ Иисуса, хранящийся в каждом храме сердца, но, прежде всего, любящая нас Личность Иисуса Христа, Который пришел на землю, чтобы искупить Свою невесту — Церковь. Наш Жених Христос никогда не переменит Своих планов, Он верен, Он придет непременно и заберет Своих на небеса. Он заберет только тех, кто верит в Него, любит Его и жаждет Его Самого больше тех благ, которые Он несет. Это будет настоящий брачный пир, и радости от этого пира не будет конца. «*На небесах, кроме Иисуса Христа, нам понадобится немного. Он будет нашим хлебом, нашей пищей, нашей красотой, нашим славным одеянием. Атмосферой небес будет Христос; все на небе уподобится Христу; да, Христос — это небо для людей*», — говорил Ч. Сперджен.

 Где же будет *место этой встречи,* и где будет обитель Бога с Его детьми, и какова она? Как чудесно описывает Слово Божье место жительства и качество жизни Церкви Божьей в Небесном Иерусалиме! Этот город в виде куба имеет свои размеры: «**двенадцать тысяч стадий**». Это огромные размеры, если воспринимать их буквально: это составляет площадь более пяти миллионов квадратных километров. В этом городе все будет совершенным. Мы так устали от горя, печали, от трагедий, от нестабильности и неустройства, от зла и несправедливости на этой грешной земле. Мы готовы отдать все за душевный мир и покой, за стабильность и уверенность в завтрашнем дне, за то, чтобы с нами рядом были желанные и добрые люди. На земле этого никогда не будет. Но там, в Небесном Иерусалиме, все будет иначе: «**И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло… И не войдет в него ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агнца в книге жизни… И ничего уже не будет проклятого; но престол Бога и Агнца будет в нем, и рабы Его будут служить Ему. И узрят лице Его, и имя Его будет на челах их. И ночи не будет там, и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог освещает их; и будут царствовать во веки веков**». Обещанная Богом реальность превзойдет все наши ожидания. Как бы мы ни мечтали — в действительности все будет несравненно лучше!

Самые драгоценные камни, золото (не земное, а прозрачное — для интенсивного сияния славы) и алмаз (яспис) характеризуют красоту и сияние Божьей славы, в лучах которой будет находиться Церковь и весь город. Число «двенадцать» характеризует небесную полноту во всем. Ширина стены города около 65 метров, а каждые ворота города представляют собой отдельную жемчужину высотой более 2000 км. Земные жемчужины образуются при нанесении ран улитками. Подобно этому небесные огромные жемчужины будут напоминать святым в вечности о страданиях Христа и Его благодеянии для каждого, которое будет длиться вечно. Двенадцать жемчужин — это напоминание о том, что Церковь является самой драгоценной жемчужиной, ради которой Господь оставил когда-то славу неба и все, что имел, чтобы приобрести Себе Невесту из живых душ. В Небесном городе нет необходимости в храме, потому что «**Господь Бог Вседержитель — храм его, и Агнец. И город не имеет нужды ни в солнце, ни в луне для освещения своего, ибо слава Божия осветила его, и светильник его — Агнец**». Сам Бог будет храмом, потому что в Нем все существует. Присутствие Бога заполняет новое небо и новую землю. Река воды жизни символизирует непрерывное течение вечной жизни от Божьего престола к жителям небес, а дерево жизни является символом изобилия, разнообразия, полноты и радости в небесах. Там будет совершенство во всем. Служитель Божий А.Т. Пиерсон так говорит об этом совершенстве: *«****И ничего уже не будет проклятого****» — полное отсутствие греха; «****но престол Бога и Агнца будет в нем****» — совершенное правительство; «****и рабы Его будут служить Ему****» — совершенное служение; «****и узрят лицо Его****» — совершенное общение; «****и имя Его будет на челах их****» — совершенное сходство; «****и ночи не будет там****» — совершенное блаженство; «****и будут царствовать во веки веков****» — совершенная слава*. Все, что есть самого ценного и превосходного в этом мире, там будет изобиловать в несравненно высокой степени, оно будет сиять в наших сердцах бриллиантовыми россыпями радости и блаженства.

Итак, на небесах будет великая радость. А где в это время будешь ты? Будешь ли иметь радость ты? Будешь ли ты драгоценной и живой частицей сонма святых? Имеешь ли ты побеждающую веру и жажду быть там, где будет праздноваться победа истины, любви, самопожертвования и твердой уверенности в Господе? И на этот вопрос ответ дается всей земной жизнью, ответ дается сегодня и каждый день. Только бы нам не устать от ожидания; только бы нам не забыть в суете и не утратить основную цель и смысл жизни христианина на земле. Только бы нам не уснуть; только бы нам не осуетиться и не разменять небесное богатство на временные земные удовольствия; только бы нам не посчитать, что нашей целью является борьба, а не достижение Царства. Духовная борьба, преодоление трудностей, испытания, молитва и пост, жертвенный труд и многое другое являются средствами достижения цели, а цель — быть участником встречи на небесах. Жажда находиться там, на этом чудесном брачном пире, должна поглотить все наше существо, стать нашим сокровищем, завладеть сердцем и всегда быть на первом месте. Наш Господь так говорил об этом: «**Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше**» (Мф.6:19-21). Если «сверхдуховные» христиане говорят, что их не интересуют небеса, но им важен только сегодняшний день, то у них мало общего с Господом Иисусом Христом, с Апостолами, со святыми, с самыми лучшими людьми, которых когда-нибудь знал мир. Христианин отделен самим Богом для вечности, а не для этого мира, но уже в этом мире нужно жить ценностями вечности. А для этого необходимо постоянное приближение ко Христу, преображение в Его образ, постоянное улучшение характера с помощью личного познания Бога и служения Ему. Истинные христиане должны быть вдали от того, что наблюдается сегодня повсюду: смещение акцентов с небес на землю, стремление лучше устроить свою земную жизнь за счет пренебрежения трудом для Господа. Только тот по-настоящему дорожит жизнью, кто понимает, что этот мир является лишь преддверием небесной жизни, что земная жизнь — лишь прихожая рая. И если мы получаем полное удовлетворение только от мирских ценностей, то наше христианство очень дешево стоит. Проверим себя в том, что нас радует, к чему мы стремимся, извлечем из этого то, что принадлежит вечности, и мы получим определенный духовный портрет своих ценностей. Сокровищем на земле могут быть не только деньги, но и стремление к почестям и славе, желание сделать карьеру, добиться положения в обществе. Нашим сокровищем может стать наш ограниченный мирок, наш дом и т.д. Все то, что заканчивается в земной жизни и не может попасть на небеса, не должно стать нашим сокровищем. Мы никогда не должны забывать великую истину и иметь верный взгляд на то, что мы в этой жизни лишь странники, которые направляются в Небесный город Иерусалим, имея одну цель с такими героями веры, как Авраам: «**Он ожидал города, имеющего основание, которого Художник и Строитель Бог**» (Евр.11:10). И если мы идем в этот город, то ничто постороннее, каким бы привлекательным оно ни было, не должно отвлекать нас от цели. *Представьте себе человека, которому царь поручил идти за сокровищем, сказал, как и куда идти и что делать. И человек пошел в радости, но на пути он встретил много трудностей и много соблазнов. Сначала он боролся с соблазнами, а потом боролся с трудностями. Так продолжалось долго, и человек забыл о сокровище, а помнил только о том, что надо преодолеть все трудности. Потом он перестал и бороться, потому что не было цели и смысла в борьбе. Царь долго ожидал исполнения поручения, а потом послал другого человека, которому приказал: «Что бы ни случилось, помни свою цель, а когда будет трудно, обращайся за помощью ко мне». Второй человек дошел до сокровищ, а первый потерял все.*

 Истинный христианин — это человек одной великой цели, на достижение которой он отдает все усилия, потому что он верит в Божью силу, любовь и помощь, верит в Господа Иисуса Христа и может сказать вместе с Апостолом Павлом: «**Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день**» (2Тим.1:12).

 Это один из самых трудных вопросов христианина: как жить сегодня в этом мире и на что направлять свой взор? Есть люди, которые относятся к христианству, как конструкторы к автомобилям: на первый план ставится удобство и минимум затрат. Мы в своей христианской жизни ни на минуту не должны упускать из виду, что мы живем на земле для того, чтобы жить с Господом на небе. Эта простая и животворящая истина должна быть основной радостью и движущей силой нашей жизни. Нам надо постоянно возрастать в вере и любви, жаждать святости и совершенства. Надо постоянно познавать Бога, учиться познавать и исполнять Его волю, подражать Его природе, поставить Господа на троне своей жизни и служить Ему, смотреть на Бога, а не на свои трудности, чтобы вечно созерцать Его.

*В этой жизни только не устаньте*

*Познавать Творца, Его любя,*

*Чтоб увидеть Бога перестаньте*

*Созерцать любимого себя*.

 Не случайно последние слова Господа, направленные к верующим людям на земле, призывают к святости и совершенству: «**Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще**». Здесь не сказано, чтобы мы успокоились, чтобы мы ничего не делали и только пассивно ждали. Мы — не хозяева этой земли, а лишь временные управители, которые дадут отчет Господу, когда все станет на свои места. Страшно оказаться ленивыми и неверными управителями. Нам предстоит огромный труд. Это последнее время будет временем самой бескомпромиссной духовной битвы, устоять в которой может только тот, кто творит правду и постоянно освящается, только тот, кто не считает себя достигшим и постоянно возрастает в любви и вере. Слово Божье как бы говорит нам: «Не смотрите на этот погибающий мир, не ужасайтесь возрастающей нечистоте и неправде, но отделяйтесь от греха и совершенствуйтесь в вере и любви, уповая на Господа и черпая от Него силы». Церкви предстоят многие испытания. Апостол Петр предупреждает: «**Ибо время начаться суду с дома Божия; если же прежде с нас начнется, то какой конец непокоряющимся Евангелию Божию? И если праведник едва спасается, то нечестивый и грешный где явится? Итак страждущие по воле Божией да предадут Ему, как верному Создателю, души свои, делая добро**» (1Пет.4:17-19). Но мы знаем, что Бог сохранит верных Ему детей во всех испытаниях, Он приведет жаждущих к неиссякаемым потокам воды живой.

Стремись стать побеждающим, стремись всегда быть жаждущим, совершенствующимся, и тогда христианство станет для тебя особым событием, станет уникальным и поразительным счастьем и благословением, станет тем, что преобразит Божьей силой твою жизнь и сделает ее жизнью с избытком.

Наступит такое чудесное время (а оно наступит непременно!), когда на небесах побеждающие и жаждущие встретятся с Господом, встретятся с Любовью лицом к лицу, будут питаться Любовью и жить Ей и в Ней вечно. А сегодня мы еще на пути к Небесной Отчизне, сегодня у нас еще много трудностей, боли, переживаний, скорбей. И так важно через все это видеть сияющую любовь Господа и дарить ее другим. Так важно видеть прославленный Небесный Иерусалим как свою желанную Родину. Так важно твердо идти за Господом в это вечное Царство, без ропота, без оглядки и сожаления, потому что все лучшее для христианина не здесь, на земле, а там, в небесах. И поскольку это будущее формируется нашей сегодняшней жизнью, то каждое мгновение жизни имеет непревзойденную ценность, если оно служит для вечности.

*Нельзя бояться в этом жизненном пути*

*Споткнуться, боль перенести и зло людское,*

*Нельзя стремиться только к праздному покою —*

*Учись в скорбях свой крест с терпением нести.*

*Оставить все, что служит только для тебя,*

*И жить для Бога и людей без угасаний,*

*Рассеяв тьму и видя только свет Писаний,*

*Ступая твердо по колючкам и любя.*

Итак, отметим в **заключение**:

***Твое вечное будущее определяется сегодняшними отношениями с Господом в течение короткого срока сознательной жизни на земле***. И чтобы войти в Небесный Иерусалим, вечно пребывать с Богом и со всеми святыми и иметь полноту блаженства, необходимо:

1. *Быть побеждающим*, т.е. всегда иметь живую веру в Господа, всегда пребывать в Нем, безмерно дорожить Христом и иметь Его как непревзойденную ценность, а также ни при каких обстоятельствах жизни не променять Господа на все ценности этого мира, но остаться верным Ему и Его Слову.

2. *Быть жаждущим*, жить и дышать этой встречей, стремится всей душой к этой встрече, иметь целью жизни эту встречу.

3. *Быть совершенствующимся*, т.е. никогда не останавливаться на месте, приближаться ко Христу, преобразовываться в Его образ, изменять с Его помощью свой характер, освящаться и творить правду сегодня и всегда, не считая себя достигшим.

Итак, ***спеши*** ***сегодня построить свои отношения с Господом и с Его помощью совершай то, что можешь, чтобы быть участником, великого, непостижимого*** ***и вечного блаженства на небесах***. Аминь!

**Мк.16:1**-**16. Встреча с Любовью после Воскресения**

Мк.16:1-16: «**По прошествии субботы Мария Магдалина и Мария Иаковлева и Саломия купили ароматы, чтобы идти помазать Его. И весьма рано, в первый день недели, приходят ко гробу, при восходе солнца, и говорят между собою: кто отвалит нам камень от двери гроба? И, взглянув, видят, что камень отвален; а он был весьма велик. И, войдя во гроб, увидели юношу, сидящего на правой стороне, облеченного в белую одежду; и ужаснулись. Он же говорит им: не ужасайтесь. Иисуса ищете Назарянина, распятого; Он воскрес, Его нет здесь. Вот место, где Он был положен. Но идите, скажите ученикам Его и Петру, что Он предваряет вас в Галилее; там Его увидите, как Он сказал вам. И, выйдя, побежали от гроба; их объял трепет и ужас, и никому ничего не сказали, потому что боялись. Воскреснув рано в первый день недели, Иисус явился сперва Марии Магдалине, из которой изгнал семь бесов. Она пошла и возвестила бывшим с Ним, плачущим и рыдающим; но они, услышав, что Он жив и она видела Его, — не поверили. После сего явился в ином образе двум из них на дороге, когда они шли в селение. И те, возвратившись, возвестили прочим; но и им не поверили. Наконец, явился самим одиннадцати, возлежавшим на вечери, и упрекал их за неверие и жестокосердие, что видевшим Его воскресшего не поверили. И сказал им: идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет**».

*Христос воскрес! Любовь и милость*

*Подняли землю в небеса,*

*Грех сокрушен Господней силой,*

*Побеждены и смерть, и страх.*

*И стал иным весь мир Господний,*

*Настал венец всем чудесам,*

*Чтоб каждый верой мог сегодня*

*Подняться к Богу в небеса.*

*Христос воскрес! Настанет время—*

*Не будет плача, горя, слез,*

*Понес Господь грехов всех бремя,*

*Он людям свет с небес принес.*

*Христос воскрес, и мы воскреснем —*

*Вот суть сегодняшнего дня!*

*Пусть это будет вечной песней*

*Любви Христовой для меня*.

 Что необходимо каждому человеку сегодня, чтобы услышать эту радостную песнь Вселенной о воскресении Христа и воплотить суть сегодняшнего дня и важнейшую животворящую истину веков в вечную радость жизни? Для этого надо поверить Слову Божьему о том, что совершил Господь Иисус Христос для тебя в прошлом, что Он желает сделать для тебя сегодня, чтобы твое будущее было вечно блаженным.

Воскресение Христа является кульминацией истории Вселенной. Никогда еще в истории не было более великого события, чем это. Вера в воскресение Христа является сердцем христианской веры и дает гарантию того, что каждый верующий в Иисуса воскреснет. Слово Божье подчеркивает важность веры в воскресение и утверждает эту победу Господа в сердцах христиан: «**А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших. Поэтому и умершие во Христе погибли. И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков. Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо, как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут**» (1Кор.15:17-22).

Самым удивительным в прочитанном нами повествовании о воскресении Господа является то, что даже самые близкие ко Христу люди, которые знали о том, что Христос воскреснет, когда это случилось, вначале не поверили. Даже самые лучшие люди того времени так робко принимали эту великую истину. Мы видим, что женщины, узнавшие о воскресении Христа, были в страхе, «**их объял трепет и ужас, и никому ничего не сказали, потому что боялись**». Мы видим, что плачущие и рыдающие ученики, которым Мария Магдалина рассказала о случившемся, «**услышав, что Он жив, и она видела Его, — не поверили**». Двое учеников, которые шли в Еммаус и которым по дороге явился воскресший Христос, рассказывают прочим об этом событии, «**но и им не поверили**».«**Наконец, явился самим одиннадцати, возлежавшим на вечери, и упрекал их за неверие и жестокосердие, что видевшим Его воскресшего не поверили**». И даже на общей встрече в Галилее, когда присутствовало более чем пятьсот свидетелей (1Кор.15:6), сказано, что «**иные усомнились**» (Мф.28:17). Принятие такого великого и сверхъестественного события требует и великой и чистой веры. Если нет такой веры, то мы похожи на человека, которому предлагается даром драгоценный подарок, но он боится взять его, потому что это для него не привычно. *Это похоже на известную притчу о том, как один щедрый человек отдавал даром свои лучшие яблоки на рынке. Он кричал, чтобы люди подходили и брали яблоки даром, но люди не верили и проходили мимо, потому что привыкли к иному ходу событий. Но вот прибежали дети и спросили: «Сколько стоят яблоки?» «Берите даром», — был ответ. Дети в простоте сердца взяли яблоки и с радостью и благодарностью побежали дальше*.

Какая трагедия жить в нищете, если вам подарен подарок, которого хватит на все века, а вы его так и не открыли, потому что не поверили в это! Неверие в воскресение — это трагедия не принятого и не раскрытого подарка Божьего спасения, которое Он приобрел для нас Своей Кровью.

Чтобы вернуть всем последователям Христа присутствие духа, Ангел Божий повелевает женщинам: «**Но идите, скажите ученикам Его и Петру, что Он предваряет вас в Галилее; там Его увидите, как Он сказал вам**». Ангел подчеркивает, что Слово Господа непреложно, оно исполнится и ему надо доверять. Господь в любви к ученикам собирает их не в Иудее, где им грозила опасность, а в Галилее, чтобы страх не поколебал их веры и чтобы не дать им испытаний сверх сил. Несмотря на сомнения и колебания последователей, Господь называет учеников Своими братьями (Мф.28:10). Самое замечательное и великое в любви Христа к нам состоит в том, что Он доверяет нам и любит нас в моменты нашего поражения, слабости и колебаний. Любовь Христова заботится о том, чтобы скорее успокоить и обрадовать Своих последователей и возлюбленных учеников. Любовь Господа всеми силами ищет встречи с сердцами людей, ищет в них хоть малейшего отклика на желание Бога одарить нас Своими благословениями. Даже маленькие движения сердца в Его сторону угодны Ему. Любовь Христова обильно проявляется к Его ученикам. Он даже и не вспоминает их слабостей, не вспоминает того, что они все оставили Его, но спешит их ободрить. Ученики пребывали в страхе. Даже на погребение Иисуса никто из них не явился, а слабые женщины оказались мужественнее их и были там. И у креста из учеников стоял только Иоанн, которому Иисус поручил заботу о Своей Матери (Ин.19:25-27). Но Господь понимает слабости человеческого сердца, прощает их и желает дать всем непревзойденные блага. Особо упоминается Петр, тот Петр, который трижды отрекся от Иисуса. Личное приглашение Петра Христом было важно для Петра. Оно указывало на то, что, несмотря на его отречение, Господь видит раскаяние сердца и спешит сообщить ему: «Петр, ты тоже имеешь эту желанную и радостную весть, она также и для тебя. Ты тоже приглашаешься на радостную встречу в Галилее». Этим Господь подчеркивает, что Его милость и благодать даются всем, что Он не вспоминает прежних грехов людям, желающим идти за Ним, что дары Божьи предназначены для всех. Они и для тебя, дорогой друг, если ты еще не принял верой воскресшего Христа. Не думай, что твои грехи настолько велики, что ценность жизни Сына Божьего меньше их. Бог прощает всякий грех.

О воскресении Христа первыми узнали женщины, и воскресший Христос сначала явился женщинам. Почему им, а не Апостолам? Бог допустил, чтобы через верность женщины была восстановлена та ее слава и чистота, которая была искажена через грехопадение. Через Деву Марию было восстановлено величие женщины посредством рождения Спасителя миру. Через верную и благодарную Марию Магдалину Бог еще раз подчеркивает равную ценность женщины и мужчины, являясь после воскресения сначала женщине. Поскольку смерть вошла через женщину в Едемском саду, то и здесь в саду весть о новой жизни прозвучала от Господа к женщинам, которые были верными и постоянно находились в присутствии Бога, совершая для Него служение. В это время они были ближе всех ко Христу. Кто служит от всего сердца Богу, тот чаще всего бывает очевидцем великих Божьих дел, а для других они проходят мимо. Эти святые женщины-мироносицы имели великую любовь ко Христу. Бог проявил к ним Свою любовь, они увидели во Христе свет, надежду, мир, утешение и смысл жизни, они познали радость прощения и милость нашего Господа и имели сердца, переполненные благодарности к Нему. Женщины, несмотря на их страх и сомнения, имели веру в Господа и сердцем стремились к Нему. А опасностей было много. Они шли не к народному герою, а к Тому, Кто был позорно пригвожден ко кресту, Кто был предан смерти как последний разбойник, Кого власти боялись даже мертвым, приставив стражу у гроба. Эти добрые женщины не смотрели на трудности и опасности, а смотрели на то, как принести ароматы, чтобы помазать Его и воздать достойные почести Царю своего сердца. Какая верность и какая красота души! Немногие смогли бы так поступить. Они только потом, по дороге, начали рассуждать и говорить между собой о трудностях, о том, кто отвалит им камень, а вначале их сердца были направлены на Иисуса, а не на трудности.«**И весьма рано, в первый день недели, приходят ко гробу, при восходе солнца, и говорят между собою: кто отвалит нам камень от двери гроба?**»Женщины не устрашились и римской стражи. Все эти трудности были удалены с Божьей помощью, потому что женщины имели беззаветную любовь к Иисусу, а любовь Господа никогда не молчит к тем, кто ищет Его. «**И, взглянув, видят, что камень отвален; а он был весьма велик. И, войдя во гроб, увидели юношу, сидящего на правой стороне, облеченного в белую одежду; и ужаснулись. Он же говорит им: не ужасайтесь. Иисуса ищете Назарянина, распятого; Он воскрес, Его нет здесь. Вот место, где Он был положен**». Камень был отвален не для того, чтобы выпустить Иисуса, ибо Он в прославленном и воскресшем теле не имел ограничений и препятствий и вышел из гробницы раньше, но для того, чтобы женщины и Апостолы могли войти в гробницу и удостовериться в воскресении. Когда мы отвалим от своих сердец камень неверия, мы удостоверимся в воскресении Христа. Весь страх мироносиц скоро развеялся от светлой радости лицезрения воскресшего Господа.

Первой, кому явился воскресший Христос, была Мария Магдалина.«**Воскреснув рано в первый день недели, Иисус явился сперва Марии Магдалине, из которой изгнал семь бесов. Она пошла и возвестила бывшим с Ним, плачущим и рыдающим; но они, услышав, что Он жив и она видела Его, — не поверили**». По человеческим меркам трудно было найти кандидатуру, которая бы хуже всего подходила для такого события — первой из людей увидеть воскресшего Христа. Христос явился не Матери Марии, не Иоанну как возлюбленному ученику, не Иакову, который был свидетелем всех важнейших событий вместе с Петром и Иоанном, но явился женщине, бывшей некогда первой грешницей, одержимой некогда семью бесами. Как велика любовь Господа к ищущим Его, как велика Его любовь к тем, кто имеет благодарное сердце! Этим явлением Марии Магдалине Господь показывает, как важны для Него любовь и верность. Для Бога важно не прошлое человека, а настоящее. Мария Магдалина изменила свою жизнь в присутствии Господа. Она была последней у креста и первой у могилы, она последней назвала Его своим Господом, когда Он был жив, и первой почтила Его, когда Он был мертв. Бог видит сердце. Этой женщине было много прощено, она и сильно возлюбила Христа. Чем больше мы осознаем прощение своих грехов, тем ближе Божье присутствие к нам. Этим Господь показывает нам всем, что как бы низко ни пал человек, но если он поверит и раскается, Господь прощает его и возвышает, даруя полный мир с Богом и все благословения. Господь более всего радуется раскаявшемуся и изменившему свое сердце грешнику.

Нам нужно научиться верить, радоваться и восхищаться величием и непостижимостью любви Спасителя к людям и жить воскресением, а не распятием. Есть много событий и вещей, которые выше нашего обыденного понимания. Апостолы были всегда в удивлении и восторге от того, что совершал Иисус, и лишь один Иуда ничуть не удивлялся, потому что имел земные цели, которые приковывали его сердце цепями ложных ценностей к временному, а не к вечному. Как научиться жить радостной и победоносной жизнью во Христе? Для этого надо принять верой, что воскресение Христа совершено не для кого-то особенного и далекого, оно совершено для тебя. Воскресение должно пройти через всю твою жизнь и наполнить ее новым содержанием, потому что в воскресении Христа разрешены все проблемы жизни. Для этого надо верить Божьему Слову, а не полагаться на свои сомнения и свой опыт. Прими верой невероятное Божье и отвергни свои реальные сомнения, чтобы дать место реальной радости.

Движимый Божьей силой Ангел говорит женщинам у гроба: «**Не ужасайтесь**». Здесь надо радоваться и восторгаться, чтобы не дать лукавому обворовать нас, чтобы радость была полной и совершенной, потому что свершившееся превосходит все наши ожидания. Радуйтесь, ибо последнее слово отныне не за смертью, а за любящим Иисусом. Он силен вывести нас из любой ситуации, если только мы будем пребывать в Нем. В Евангелии от Луки мы находим причину плача: поиск Живого Христа между мертвыми (Лк.24:5). В Евангелии от Иоанна мы читаем о плачущей у гроба Магдалине, когда Христос уже воскрес. «**Что ты плачешь?**» — вопрошают ее Ангелы (Ин.20:13). «**Что ты плачешь? Кого ищешь?**» — вопрошает ее воскресший Христос (Ин.20:15). Христос воскрес, а ты плачешь. Надо радоваться и ликовать. В маловерии мы ведем себя порой так, как вначале вела себя Мария Магдалина, которая, узнав о воскресении Христа, говорит: «**Унесли Господа из гроба, и не знаем, где положили Его**» (Ин.20:2). Мы порой живем так, как будто Христос умер и Его похоронили как человека, притом неизвестно где. Мария сначала не услышала сердцем весть Ангела о воскресении, потому что была очень сильно озабочена земным, озабочена тем, что, может быть, кто-то украл тело Господа и тайно спрятал. Люди привыкли надолго задерживаться на печальных обстоятельствах, и поэтому часто они не способны принять радостные события. Только личная встреча со Христом, только личное принятие Его всем сердцем приводит к кардинальному изменению. Когда женщины поверили умом и сердцем, тогда они постигли радость воскресения в своей жизни, и тогда уже ничто не могло поколебать их жизненных ценностей. А все началось с первого шага навстречу к Господу. И хотя женщины пришли ко гробу не для того, чтобы увидеть воскресшего Иисуса, но чтобы посмотреть гроб с мертвым телом и помазать ароматами, в этом было мужество и верность женщин, их сострадание и преданность Христу. И этого смелого шага было достаточно, чтобы встретиться с Господом и поверить в Него.

Не случайно первыми словами к людям, услышавшим весть о воскресении, были уверенные слова Христа: «**Не бойтесь!**» (Мф.28:10); вдохновляющие и радостные слова Иисуса: «**Радуйтесь!**» (Мф.28:9) и желанные для всех людей земли слова Господа: «**Мир вам**» (Ин.20:19,21; Лк.24:36).

 Страх и неверие лишают нас радости жизни. Мы боимся всего: мы боимся людей, боимся человеческого мнения, но не боимся самого главного — остаться без Бога и Его помощи при неверии. Мы живем только тем, что видим, но самое совершенное часто проходит мимо нас. Кто-то из мудрых людей сказал: «*Какое ничтожество человек, если он не может подняться выше себя*». Человеку надо перестать смотреть на свое маленькое и ничтожное «я» и посмотреть на своего великого и любящего Спасителя глазами веры. Жизнь привычными и обыденными мерками не дает человеку возможности подняться над самим собой и приблизиться к Богу, лишает нас одного чуда за другим и препятствует вере в необыкновенное и Божественное. Но у Иисуса все является необыкновенным. Он, будучи Богом, чудесным образом воплотился в Человека; Он любил врагов; не отвечал злом на зло; Он, будучи святым и совершенным Богом, перенес самые позорные страдания и смерть и был самым великим Страдальцем во Вселенной; Он так возлюбил человека, что Своей смертью искупил все грехи и Своим воскресением открыл путь на небо каждому, кто поверит в Него. Он и сегодня Духом Святым пребывает в каждом верующем человеке. Он и сегодня еще долготерпит этот грешный мир и приглашает людей к спасению; Он и сегодня ходатайствует за нас. Он еще раз придет во славе на землю, чтобы забрать Своих на небеса. Так чуден наш Господь! И мы должны верить в необыкновенность Его обетований и слов, верить в то, что только Бог мог придумать и осуществить такой план спасения людей. «*Оправдать праведного — это дело не для Бога… Но оправдание неправедного — вот поистине дело для бесконечной любви и благодати*», — писал евангелист Д.Л. Муди. Истинная вера видит Божьи чудеса и Его любовь, а не затруднения и проблемы. Поднимись над суетой и попробуй увидеть сердцем то необыкновенное, что Бог приготовил для тебя, чтобы воспользоваться этим богатством, и твоя жизнь преобразится, как преобразилась она у Апостолов и всех последователей Христа. Вера и любовь побеждают страх.

В описании воскресения Христа мы встречаем человеческий страх вперемешку с радостью. Есть начатки веры, и есть камень сомнений, который держит гробницу старой жизни закрытой. Отвали верой камень — и испытаешь радость жизни с Богом! Не жди достижения великой веры сразу, мгновенно. Начни с малого, делай шаг за шагом — и придешь к необыкновенным открытиям. Даже лучшие люди того времени — Апостолы — имели сомнения, потому что и им было трудно поверить в то, что противоречило их привычным представлениям. Но они имели поиск, имели жажду, они были беспокойными и искали встречи с Господом, и Он Сам нашел их. Они поверили в необычное, невероятное, и Бог явил им Себя очевидным образом, явил подтверждение всему тому, что было сказано в Его Слове.

Женщины, поверившие Христу, «**со страхом и радостью великою побежали возвестить ученикам Его**», — сказано в Евангелии от Матфея (Мф.28:8). Страх — это естественная реакция человека, который сталкивается с необычным, непривычным, маловероятным. А радость реального присутствия Божьего заглушает всякий страх и дает силы для преодоления всех препятствий. Мы знаем из Писания, что после воскресения Иисус не явился ни одному неверующему человеку. Он приходил лишь к друзьям, к ищущим и любящим Его людям. Он не пришел во дворец к Пилату, Он не пришел в Синедрион, чтобы испугать судей Своей силой, но Он приходит к ищущим Его, к жаждущим света, любви и истины. И эту жажду они проявляют сначала в движении сердца к Иисусу, чтобы, пусть даже дрожащей рукой, принять те блага и те драгоценные подарки, которые Господь желает дать каждому. Вера не есть продукт осязания пальцами. Фома сначала хотел потрогать руками раны, а потом поверить в воскресение, но Господь говорит и ему и всем людям: «**Ты поверил, потому что увидел Меня: блаженны не видевшие и уверовавшие**» (Ин.20:29). Доверься Божьему Слову — и Бог даст тебе встречу с Собой в вечности, а здесь на земле подарит вечную жизнь с Ним и будущее воскресение для вечной славы. Так было с Апостолами, которые поверили Христу и отдали свои жизни, чтобы рассказать другим людям о воскресении Христа для нашего спасения.

После воскресения Христа весь мир и вся Вселенная стали иными, иным должен стать и каждый человек, которого Бог поставил перед явным выбором: верить или не верить. И этот выбор очень многого стоит, потому что в воскресении Христа разрешены все глобальные проблемы Вселенной и разрешены все проблемы каждого человека. Ты боишься смерти — Христос воскрес и твердо пообещал: «**Я живу, и вы будете жить**» (Ин.14:19) и «**Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет**» (Ин.11:25). Ты боишься случайностей, нелепых ошибок, неверности людей, боишься быть оставленным — Сам Господь сказал: «**Не оставлю тебя и не покину тебя**» (Евр.13:5). Ты боишься, что не сможешь дойти до конца и перенести искушения, но «**верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести**» (1Кор.10:13). Ты боишься нищеты, бедности, поношений, упреков со стороны людей и потерь в жизни — Сам Господь сказал: «**Истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или сестер, или родителей, или жену, или детей для Царства Божия, и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущей жизни вечной**» (Лк.18:29,30). Ты боишься болезней, скорбей, слез, страданий, но Слово Божье говорит, что «**нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас**» (Рим.8:18), и что в вечности дети Божьи не будут знать горя, так как «**отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже, ни плача, ни вопля, ни болезни не будет, ибо прежнее прошло**» (Отк.21:4). Ты боишься, что недостоин, чтобы войти в Царство Божье, но Бог обещает спасти по благодати, обещает дать спасение даром, по вере и говорит каждому, что Христос умер, чтобы «**всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную**» (Ин.3:16). Ты боишься, что стихийные бедствия, экономические кризисы и военные потрясения могут изменить всю жизнь, но Господь сказал: «**И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек, и никто не похитит их из руки Моей**» (Ин.10:28), а Слово Божье говорит нам, что «**благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому, к наследству нетленному, чистому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас, силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время**» (1Пет.1:3-5).

Слово Божье — это не сказка, это реальность. *Одного сказочника нашего времени обвиняли в том, что он заставляет читателей бежать из реального мира в царство мечты. На это сказочник ответил: «Все зависит от того, от какой реальности вы бежите. Мы по-разному относимся к убежавшему с фронта дезертиру и к сбежавшему из плена узнику. Разве можно презирать человека за то, что он, оказавшись в тюрьме, рвется домой, на свободу?».*

Земля — наше временное жилье, мы рвемся домой, на свободу, на небеса, в те обители, которые приготовил нам Господь. И если Христос воскрес, а люди в это не верят, то в иллюзиях и в плену неправды живут те, кто не верит в воскресение Христа, а не те, кто поверил Божьему Слову.

Воскресение Христа — самая непостижимая, самая чудесная и самая великая правда. Самое ужасное событие во Вселенной — распятие Господа. Но и оно благодаря воскресению Христа стало шагом величайшей любви Бога к людям. И если такое зло людей любящий Бог смог превратить в благословение для всех, то какими же благами одарит Господь людей в вечности, где не будет ни зла, ни горя, ни слез! «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**», — восклицает Апостол Павел (Рим.8:31,32). Радуйтесь! Христос воскрес! Радуйтесь, потому что для верующих в Него есть твердое обещание Слова Божьего: «**Не хочу же оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды. Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним. Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших, потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем**» (1Фес.4:13-17)! Я радуюсь, потому что я твердо верю в это, ибо Господь никогда не обманывал, Его Слово всегда исполнялось, оно исполнится и в этом обещании.

Да, мир стал иным после воскресения Христа: любовь и милость Божья полностью взяли инициативу в свои руки и управляют верующими в Него людьми, давая реальную силу иначе жить и иначе смотреть на мир и на все происходящее. Если бы Христос не воскрес, то жизнь на земле без любви превратилась бы в страшное существование. «*Уничтожьте любовь — и наша земля превратится в могилу*», — писал английский поэт Р. Браунинг (1812-1889). Все вокруг говорит нам о воскресении Христа. Об этом говорит нам Библия. Об этом говорят исторические документы. Об этом говорит нам наша совесть, обвиняющая в грехах. О воскресении Христа говорит нам Церковь Божья, прошедшая многие испытания и сохранившая истину. О воскресении Христа говорят нам многочисленные герои веры и мученики, которые страдали, взирая на будущее воскресение и славу со Христом. О воскресении Христа говорит любовь многих верующих. О воскресении Христа каждую неделю нам напоминает седьмой день недели — воскресение. О воскресении Христа нам напоминает праздник Пасхи. Своим воскресением Иисус сказал каждому человеку: «Я как Создатель всего видимого и невидимого люблю тебя, и ты драгоценен в Моих очах». И сегодня каждый верующий совсем иначе смотрит на мир, чем тот человек, для которого воскресение Христа является мифом. Благодаря воскресению Христа мы видим сегодня не только несправедливость, войны, разруху, насилие, грязь, боль, трагедию, смерть и бессмысленность, но мы видим еще и то, что люди выбирают это сами, отвергая Бога. Верующие видят сегодня в свете воскресения Христа надежду, смысл и цель жизни, радостное будущее, видят смысл в страданиях и трудностях, видят любовь и долготерпение Господа к погибающему миру. И это благодаря тому, что Христос показал на Голгофе, на что Он способен ради спасения людей, а в воскресении — что ожидает уверовавших в Него людей.

Мы не являемся единственными собственниками великой радости воскресения Христа. Она принадлежит всем людям. О ней должны знать все. Поэтому Господь дает ученикам великое поручение: «**И сказал им: идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет**». Так просто, ясно и строго Господь дает последние указания живущим на земле, уходя на небо. Идите и расскажите всем о Христе, о Его смерти и воскресении. Идите и расскажите так, чтобы люди видели ваши горящие верой и любовью сердца; чтобы они приняли это воскресение как воскресение для них; чтобы они поверили, что Иисус приглашает всех к себе, всех без исключения; чтобы каждый человек с восторгом и ликованием принял в свое сердце величайшую истину земной жизни: «Христос умер и воскрес для меня, чтобы я верой мог принять Его небесные благословения здесь, на земле». Расскажите людям, что Иисус Христос — это не книжный Герой, а реальная Личность, живой и истинный Бог, сошедший в Своей любви на землю к людям. Расскажите людям, что Он принимает и успешных и упавших, принимает и исцеляет сердца гордых и униженных, царей и рабов, прощает слабых и отрекшихся от Него, потому что ради всех людей Он приходил на землю, ради всех Он умер и воскрес. Расскажите людям, что Иисус Христос — не воспоминание, а вечный Бог, Который постоянно спасает верующих в Него, и что Он «**вчера, и сегодня, и вовеки Тот же**» (Евр.13:8). Расскажите, что тот, кто не будет веровать, будет осужден на вечные муки и отделение от Бога. Расскажите людям, что Бог пошел на все страдания и даже смерть ради того, чтобы вернуть творение к Себе и усыновить заблудших. Христос воскрес! В этом воскресении Он разрешил все мировые проблемы. В этом воскресении содержится и разрешение всех моих проблем, если я приму Иисуса верой в свое сердце и воззову к Нему в молитве покаяния и скажу: «Господи! Прости меня за все грехи и неверие. Я верю в Твое воскресение и для меня, верю, что Ты воскресишь и меня к вечной жизни!»

Итак, сегодня хотелось бы сказать верующим людям, принявшим Христа всем сердцем: «Не бойтесь, радуйтесь, мир вам от Господа нашего Иисуса Христа, проповедуйте Евангелие всей твари и с великой радостью и с дерзновенным трудом ожидайте Пришествие Господа, когда все верующие в Него воскреснут нетленными для вечной славы!» А тем, которые еще проходят мимо этого великого события, хочется сказать: «Не бойтесь, примите радостную весть о воскресении Иисуса Христа, примите проповедуемое Евангелие, примите любовь Божью, которая постоянно ищет вас и стучится в ваши сердца, чтобы Христос воскрес в ваших сердцах сегодня и даровал вам Свой мир и радость будущего воскресения для вечной жизни!» Не проходите равнодушно мимо своего счастья, не пренебрегайте вечным сокровищем души, поверьте в непостижимую Божью любовь к вам и в непостижимый Божий план для каждого человека, поверьте, что Бог желает усыновит всех уверовавших в Него людей и соделать Своими детьми. Если мы, немощные люди, можем защищать своих детей от бед, то тем более Всемогущий Отец наш Небесный защитит Своих избранных детей во всех обстоятельствах и приведет на небеса к славе. Сегодня, обращаясь через века к величайшему событию во Вселенной, мы можем сказать, что ***вера в необычное воскресение Христа приводит сердце каждого человека в реальное присутствие Божье и служит удостоверением его воскресения для вечной и блаженной жизни со Христом***. Поэтому, отбросив всякие сомнения, зная о непостижимой и безграничной любви Господа к тебе, о Его милости и прощении, ***прими верой и сердцем непостижимое Божье воскресение как гарантию твоего воскресения для вечной и блаженной жизни с Богом***! Прими Христа сегодня и живи полноценной и победоносной жизнью, не страшась никаких событий, грядущих на Вселенную, потому что Бог защитит Своих детей. Живи, верь и радуйся, «**зная, что Воскресивший Господа Иисуса воскресит через Иисуса и нас и поставит перед Собою с вами**» (2Кор.4:14). Ищи Господа всей твоей силой, и Он обязательно найдет тебя и даст вечную радость единства с Ним. Аминь!